

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



#### Acerca de este libro

Esta es una copia digital de un libro que, durante generaciones, se ha conservado en las estanterías de una biblioteca, hasta que Google ha decidido escanearlo como parte de un proyecto que pretende que sea posible descubrir en línea libros de todo el mundo.

Ha sobrevivido tantos años como para que los derechos de autor hayan expirado y el libro pase a ser de dominio público. El que un libro sea de dominio público significa que nunca ha estado protegido por derechos de autor, o bien que el período legal de estos derechos ya ha expirado. Es posible que una misma obra sea de dominio público en unos países y, sin embargo, no lo sea en otros. Los libros de dominio público son nuestras puertas hacia el pasado, suponen un patrimonio histórico, cultural y de conocimientos que, a menudo, resulta difícil de descubrir.

Todas las anotaciones, marcas y otras señales en los márgenes que estén presentes en el volumen original aparecerán también en este archivo como testimonio del largo viaje que el libro ha recorrido desde el editor hasta la biblioteca y, finalmente, hasta usted.

#### Normas de uso

Google se enorgullece de poder colaborar con distintas bibliotecas para digitalizar los materiales de dominio público a fin de hacerlos accesibles a todo el mundo. Los libros de dominio público son patrimonio de todos, nosotros somos sus humildes guardianes. No obstante, se trata de un trabajo caro. Por este motivo, y para poder ofrecer este recurso, hemos tomado medidas para evitar que se produzca un abuso por parte de terceros con fines comerciales, y hemos incluido restricciones técnicas sobre las solicitudes automatizadas.

Asimismo, le pedimos que:

- + *Haga un uso exclusivamente no comercial de estos archivos* Hemos diseñado la Búsqueda de libros de Google para el uso de particulares; como tal, le pedimos que utilice estos archivos con fines personales, y no comerciales.
- + *No envíe solicitudes automatizadas* Por favor, no envíe solicitudes automatizadas de ningún tipo al sistema de Google. Si está llevando a cabo una investigación sobre traducción automática, reconocimiento óptico de caracteres u otros campos para los que resulte útil disfrutar de acceso a una gran cantidad de texto, por favor, envíenos un mensaje. Fomentamos el uso de materiales de dominio público con estos propósitos y seguro que podremos ayudarle.
- + *Conserve la atribución* La filigrana de Google que verá en todos los archivos es fundamental para informar a los usuarios sobre este proyecto y ayudarles a encontrar materiales adicionales en la Búsqueda de libros de Google. Por favor, no la elimine.
- + Manténgase siempre dentro de la legalidad Sea cual sea el uso que haga de estos materiales, recuerde que es responsable de asegurarse de que todo lo que hace es legal. No dé por sentado que, por el hecho de que una obra se considere de dominio público para los usuarios de los Estados Unidos, lo será también para los usuarios de otros países. La legislación sobre derechos de autor varía de un país a otro, y no podemos facilitar información sobre si está permitido un uso específico de algún libro. Por favor, no suponga que la aparición de un libro en nuestro programa significa que se puede utilizar de igual manera en todo el mundo. La responsabilidad ante la infracción de los derechos de autor puede ser muy grave.

#### Acerca de la Búsqueda de libros de Google

El objetivo de Google consiste en organizar información procedente de todo el mundo y hacerla accesible y útil de forma universal. El programa de Búsqueda de libros de Google ayuda a los lectores a descubrir los libros de todo el mundo a la vez que ayuda a autores y editores a llegar a nuevas audiencias. Podrá realizar búsquedas en el texto completo de este libro en la web, en la página http://books.google.com





# SERMONES

DEL ILLMO SEÑOR

## D. JACOBO BENIGNO BOSSUET

OBISPO DE MEAUX, Y PRECEPTOR DEL SEÑOR DELFIN, &c.

TRADUCIDOS DEL FRANCES
POR

## D. DOMINGO MORICO

PRESBITERO, DIRECTOR DEL REAL SEMINARIO de Nobles de Valencia, Academico Supernumerario de la Real de Buenas Letras de Sevilla, y Examinador Sinodal del Obispado de Solsona.

TOMO VI.

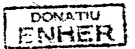


CON LICENCIA DEL REAL CONSEJO.

EN VALENCIA: EN LA OFICINA DE BENITO MONFORT, año 1776.



Digitized by Google



Digitized by Google

## TABLA

| DE | LOS | SERMONES     | <b>CONTENIDOS</b> |
|----|-----|--------------|-------------------|
| •  |     | en este Tomo | sexto             |

| II | II.SERMON par     | a el Jue | ves de la l | Sema- |
|----|-------------------|----------|-------------|-------|
|    | nade Pasion, pre  | dicado e | n la Corte  | . ٥٥- |
|    | bre la integridad |          |             |       |
| т  | CEDACONE.         |          |             |       |

na de Pasion, sobre los Dolores de Maria Santisima, p.27

II. SERMON para el Viernes de la Semana de Pasion, sobre los Dolores de Maria Santisima, p.58.

COMPENDIO de un Sermon predicado el mismo dia en el Hospital General, sobre la necesidad de la Limosna, p.96.

EXTRACTO de un Sermon sobre el mismo asunto, predicado en el Hospital General, dia de los Dolores de la Santisima Virgen, p.116.

SERMON para el Sabado de la Semana: de Pasion, sobre el Juicio que Jesu Christo pronunció contra el Mundo, p. 121

I. SERMON sobre el Misterio de la Encarnacion del Verbo,. p. 135.

Digitized by Google

| II. SERMON sobre el Misterio de | _           |
|---------------------------------|-------------|
| carnacion del Verbo, predicad   |             |
| Corte,                          | p.161.      |
| III. SERMON sobre el Misterio   | de la       |
| Encarnacion del Verbo,          | p.181.      |
| OTRO Exordio sobre el mismo ass | unto,p.211. |
| I. SERMON para el Domingo de    |             |
| sobre los vicios del honor de   |             |
| do,                             | •           |
| DISCURSO al Señor Principe,     | •           |
| II. SERMON para el Domingo      | de Ra-      |
| mos, sobre la necesidad de      |             |
| frimientos,                     |             |
| III. SERMON para el Domingo     |             |
| mos, sobre las obligaciones     | de los      |
| Reyes,                          | p.270.      |
| IV. SERMON para el Domingo      | de Ra-      |
| mos, predicado à presencia d    | del Rey,    |
| sobre la Justicia,              |             |



## SERMON III.

## PARA EL JUEVES DE LA SEMANA DE PASION. PREDICADO A LA CORTE, SOBRE LA INTEGRIDAD DE LA PENITENCIA.

TRES CARACTERES OPUESTOS ENTRE LAS verdaderas y falsas conversiones. Dolores fingidos con que el pecador engaña à los demàs; dolores imperfectos con que se engaña à si mismo: profunda causa de esta sutil seduccion. Confusion necesaria à un verdadero penitente: què confusion es esta: por què es devida al pecador. Como los pecadores sobervios è indociles solicitan desembarazarse de la verguenza que merecen: inutilidad de todos sus falsos pretextos. Quienes son los que deven entrar mas profundamente en este estado de confusion. Remedios necesarios para conservar la gracia de la penitencia: quan despreciados ò descuidados son.

Stans retrò secus pedes ejus lacrymis coepit rigare pedes ejus.

Al arrojarse Madalena à los pies de Jesus, empezò à lavarlos con sus lagrimas. Luc. VII. 38.



S creible que el espiritu seduc- Poder del tor sea tan poderoso con los espiritu sehombres, que no solo se com- los hombres. placen en engañar à los demàs, sino que se engañen à sì mismos, que sus propios pensamientos los alucinen, y que su

misma imaginacion los pervierta? Asi es, Chris-Tom. VI.

### SERMON III. PARA EL JUEVES tianos, y este error se manifiesta principalmente en el negocio de la Penitencia.

Quales son cen par coscrilega del Sacramento tes.

Ay ciertos pecadores embebidos en sus delos pecado- leites, y no obstante inquietados por su concienres que ha- cia; que ni pueden aprobar, ni mudar su vida; tumbre una que no hallan gusto en la ley de Dios, pero que diversion sa- sus amenazas los turban muchas veces, y los arrojan en una turbacion inevitable que los inde la Peni- comoda. Estos son los Christianos, que se contencia: à que fiesan sin utilidad, y que hacen por costumbre son semejan- un entretenimiento sacrilego del Sacramento de la Penitencia; semejantes à aquellos enfermos debiles de alma y cuerpo, que no pudiendose resolver, ni à dejar los remedios, ni à tomarlos de buena fé, se arrojan à una medicina casera que los mata. Una ilusion semejante es la que nos hace ver cada dia tantas falsas conversiones, tantas penitencias engañosas, que lejos de desatar à los pecadores, los cargan con nuevas cadenas. Mas espero que Madalena, este modelo de Penitencia, disiparà oy estas fantasmas de penitentes, y traerà al Salvador penitentes verdaderos. Imploremos para esto el socorro del Cielo, por la intercesion de la Santisima Virgen.

Disposiciote.

El corazon de Madalena està quebrantado, \* nes y con luc su semblante cubierto de verguenza, su alma lena peniten- profundamente atenta considerando intimamente su estado, y reflexionando maduramente sus peligros. El dolor inmenso que la oprime, hace que corra à buscar el Medico con sinceridad; la confusion que la cubre, hace que se arroje à sus pies con sumision; el conocimiento de sus peligros, hace que salga de su compañía con temor,

mor, no menos ocupada de los medios de no recaer, que del gozo de averse levantado tan dichosa y misericordiosamente.

De aqui podemos tomar tres disposiciones Tres excelen excelentes, sin las quales es infructuosa la Pe- tes disposinitencia. Antes de confesar nuestros pecados, las quales es devemos afligirnos de nuestros desordenes; al infructuosa confesarlos devemos avergonzarnos de nuestras la Penitenflaquezas; y despues de averlos confesado, de- cia. vemos todavia temer nuestros peligros y todas las tentaciones que nos amenazan.

Almas cautivas del pecado, pero que las Tres caracte angustias de vuestras conciencias estrechan à re- res de las fal currir al remedio; Jesus tiene sed de vuestra sal- sas convervacion: os espera con paciencia en esos tribuna- sentimientos les de misericordia, que veis erigidos por todas opuestos de partes al rededor de sus santos altares; pero es la verdadera menester que os acerqueis à ellos con un corazon recto. Muchos tienen un dolor que no los muda, pero que los engaña: muchos tienen una verguenza que busca el que se les adule, y no que se les humille: muchos buscan en la Penitencia descargarse de lo pasado, y no prevenirse para lo venidero: estos son los tres caracteres de las falsas conversiones. La verdadera Penitencia tiene tres sentimientos opuestos: antes de la confesion su dolor la hace tomar todas las resoluciones necesarias; en la confesion su verguenza la hace sufrir todas las humillaciones que merece; y despues de la confesion su prudencia la hace abrazar todas las precauciones que la son utiles: y este es el asunto del presente dis--curso.

A 2

siones: tres

PUN-

### PUNTO PRIMERO.

Corto numero de verdaderos penitentes. Dolores fingidos con que el pecador nitencia.

TUchos golpean su pecho, muchos dicen de boca, y algunas veces piensan decirengaña à los lo de corazon, aquel peccavi tan decantado, demas: Dolo que tan facilmente pronuncian los pecadores. Jures imperfec das lo dijo delante de los Pontifices; Saul lo ditos con que se engaña à jo delante de Samuel; David lo dijo delante de Nathan; pero de los tres solo uno lo dijo con Multitud de corazon verdadero. Ay dolores fingidos con que que se dicen el pecador engaña à los demàs; los ay imperen el tribu- fectos con que se engaña à sì mismo; y pienso nal de la Pe- que no ay tribunal alguno en que se digan mas falsedades que el de la Penitencia. Reprehendido asperamente el Rey Saul,

Politica del Dios. I. Reg. XV.

dolor de por el Profeta Samuel de aver desobedecido à Saul Peligro la ley de Dios, confiesa que pecò. » Pequè, dide la politi-ca: quanto » ce, gran Profeta, despreciando vuestras padeven temer » labras, y las del Señor, pero honradme delos grandes » lante de los Grandes y de mi pueblo, y ven que se mez-cle en el cul " à adorar à Dios conmigo": Peccavi, sed nunc to que dan à bonora me coram senioribus populi mei, et coram Israel. Honrame delante del pueblo; como si digera, no me trates como un reprobo, porque no se envilezca la magestad. Inutilmente dice, pequè, pues su dolor, como veis, no era mas que una ficcion, y una astucia de su politica. Ha! Quan peligrosa es la politica, y quanto deven temer los Grandes, el que se mezcle mucho en el culto que dan à Dios! Es de tanta importancia que ay muchos tentados à formar de ella su capital y su todo. Es menester Religion pa-

:13

DE LA SEMANA DE PASION.

ra atraerse el respeto de los pueblos: cuidado Grandes de la tierra, no tenga este pensamiento sobrada parte en las obras de piedad y de Penitencia que practicais. Deveis edificar à los pueblos; pero Dios no deve ser defraudado de su sacrificio, que es un corazon verdaderamente contrito, y afligido de sus delitos.

Ya os he dicho, Christianos, que ay otro fino y delica engaño mas fino y delicado con que el pecador do con que se engaña à sì mismo. O Dios! ¿es posible que el pecador el espiritu de seduccion sea tan poderoso en los si mismo. hombres, que no solamente engañen à los de- Ay dos hom màs, sino que sus propios pensamientos los alu bres en el cinen? El dolor es, que es sobrado cierto. No " solamente, dice Tertuliano, engañamos à los en el corazó demàs: » Mas aun nos burlamos de nuestra humano: su n conciencia ": Nostram quoque conscientiam lu- aparente:codimus. Si, Señores, ay dos hombres en el hom- mo nos enbre, tan desconocidos uno de otro, como si fue- gaña. ran dos hombres diferentes: ay dos corazones Ad Nation. en el corazon humano; el uno no sabe los pensamientos del otro; y muchas veces, mientras el uno se complace en el pecado, el otro contrahace tan bien al penitente, que el mismo hombre Past. part. I. no se conoce: » Miente, dice San Gregorio à su cap. IX.t. IL. » propia alma y à su propia conciencia ": Sae- p.9. pe sibi de se mens ipsa mentitur. Pero es mepester explicar esto, y poneros à la vista este misterio de la iniquidad.

El gran Papa San Gregorio nos darà la ex- ja Dios en plicacion con una excelente doctrina, en la ter- sus siervos cera parte de su Pastoral. Advierte juiciosamente, como acostumbra, que como Dios en la pro-

Engaño mas se engaña à

A què fin de

mibles son.

què intento fundidad de sus misericordias, deja algunas veel enemigo ces en sus siervos deseos imperfectos del mal, cion deja na- para arraigarlos en la humildad; asi el enemigo cer muchas de nuestra salvacion con su profunda malicia, veces en los deja nacer muchas veces en los pecadores un pecadores un amor imperfecto à la justicia, que solo sirve à perfecto de alimentar su presuncion. Notad aqui una cosa la justicia. bien estraña, y que nos deve hacer admirar los Profundi-dad de los terribles juicios de Dios. Este gran Dios perconsejos de mite, por una conducta impenetrable, que sus la misericor- escogidos sean tentados, que sean atraidos del dia y de la mal, y aun que valanceen en el camino recto: justicia divina: quan te- cren muchas veces, aver perdido la voluntad, y los afirma por su debilidad; y otras veces tambien permite que los pecadores se sientan atraidos del bien, que les parece aman, y asi se tranquilizan y aseguran, y por un justo juicio de Dios esta misma seguridad los precipita. ¿Quien no temblarà delante de Dios? ¿Quien no temerà sus consejos? Por un consejo de su misericordia el justo se cree pecador, y se humilla; y por un consejo de su justicia, el pecador se cree justo, se satisface, camina sin temor, y perece sin recurso. Asi el infeliz Balaam admirando los tabernaculos de los justos, exclama, como movido del Espiritu de Dios: » Muera mi alma la » muerte de los justos"! ¿No es este un sentimiento mui piadoso? Pero acabada de pronunciar dichosa su muerte, sigue los perniciosos consejos contra su vida: » Estas son las pro-» fundidades de Satanàs": Altitudines Satanae. como las llama San Juan en el Apocalipsis. Temblad pues, temblad ò pecadores, de que un dolor .

Numer. XXIIII. 10.

II. 24,

lor imperfecto engañe vuestras conciencias; y que: " Como sucede muchas veces que los bue-» nos sienten con inocencia el atractivo del pe-» cado en que temen aver consentido, asi vo-» sotros creeis falsamente averos justificado con n un amor infructuoso de la Penitencia", dice el grande San Gregorio: Ita plerumque mali inutiliter compunguntur ad justitiam, sicut ple- t. II. p.87. rumque boni innoxiè tentantur ad culpam.

¿Què quiere decir eso, Christianos? ¿Qual es la profunda causa de un engaño tan sutil? Es menester que la penetremos para aplicar el re- de los juimedio, y curar el mal en su principio. Para entenderla devemos advertir, que las santas verdades de Dios, y el temor de sus juicios, cau- los que tiesan dos efectos en las almas; las cargan de un nen un dopeso que agovia, y las llenan de pensamientos ro, y los que importunos; y esta es la piedra de toque. Los lo tienen enque quieren librarse de este peso, tienen un do gañoso. lor verdadero; los que solo piensan librarse de los pensamientos, tienen un dolor engañoso. Ha! Ya empiezo à ver claro en el abismo del corazon humano, no temamos penetrar hasta su centro ayudados de esta luz.

Por egemplo ay ciertas almas à las que cau. Sentimiento sa horror el infierno, en medio de sus aficiones desordenadas, y que no pueden sufrir la vista de la mano de Dios armada de sus rayos contra los razones à la pecadores impenitentes. Este sentimiento es saludable, y como se le impela à donde deve caminar, Como se for dispone poderosamente los corazones à la gracia ma la seducde la Penitencia. Pero notad el engaño: el alma turbada y enferma, que solo conoce su enfer-

III. c.XXX.

Dos efectos de las santas verdades, y cios de Dios en las almas. Quales son lor verdade-

de temor propio à disponer los cogracia de la cion en que caen los falsos peniten-

me-

medad por su turbacion, piensa mas en la turbacion que le incomoda, que en el mal que le pierde. Esta ceguedad es estraña; pero si aveis visto alguno de esos fastidiosos enfermos que se indignan contra el Medico que quiere arrancar la raiz del mal, y que no le piden otra cosa, sino que les quite el dolor, aveis visto una imagen de los infelices de que hablo. La festividad avisa à todos los Christianos se acerquen à los santos Sacramentos: el apartarse de ellos en un tiempo tan santo, es condenarse manifiestamente. Y en efecto, Christianos, esta separacion es horrible; la conciencia està inquieta, y se queja à gritos: muchos no se hallan bastante dutos para despreciar estas censuras, ni bastante fuertes para atreverse à romper las dulces ligaduras que los atan, y sus amados empeños: piensan en el mal sensible, y descuidan el mal efectivo: piensan en confesarse para acallar las murmuraciones de la conciencia, y no para curar las llagas de ella; se confiesan mas para librarse de los pensamientos que los importunan, Falsa contri- que para descargarse del peso que los oprime: cion de es- asi se disponen à la Penitencia.

tos pecadoque ella obra

Se les ha dicho à estos pecadores, se les ha res: donde buscan sus predicado, que es menester sentir las culpas, y pesares: 00- buscan sus sentimientos en sus libros; toman de mo se burlan memoria su acto de contricion, y sacan de ella de su concié-cia. Donde las palabras que lo componen, ò la imagen de deve nacer los sentimientos que lo forman; las aplican, por el dolor de esplicarme asi, sobre su voluntad, y piensan esla Peniten-cia, destruc-tar contritos de sus culpas: se burlan de su concion santa ciencia para hacerse agradables à Dios. No basta,

ta, Christianos, sacar del entendimiento, como por maquina, actos forzados de virtud, ni intenciones artificiales. El dolor de la Penitencia deve nacer en el centro del corazon, y no ser prestado por el entendimiento, ò por la memoria: no se parece à aquellas aguas, que se hacen correr por maquinas y artificio; es un Rio que corre de su fuente, que inunda, que arranca, que desarraiga, y que anega quanto encuentra: hace una santa destruccion, que arruina el mal que causò el pecado; ningun delito se le escapa: no hace lo que Saul, que al dar muerte à los Ama- I. Reg. XV. lecitas, perdona los que quiere.

Ay muchas veces en el corazon pecados que se sacrifican voluntariamente: pero ay algun pecado querido; y quando este se ha de cortar, cortar el pesuspira secretamente el corazon, y apenas puede resolverse: el dolor de la Penitencia lo mata y lo extermina sin misericordia; entra en el alma como un Josue en las tierras de los Filisteos; todo lo destruye y trastorna, asi es la verdadera contricion. ¿Y por què es tan sangrienta esta egecucion? Porque teme la compuncion de cucion. Què un Judas, la de un Antioco, y la de un Balaam: compunciones falsas, è hipocritas, que engañan à la conciencia con la imagen de un dolor superficial. El dolor de la Penitencia intenta mudar à Dios; pero antes deve mudar al hombre; porque Dios no se muda, sino por el esfuerzo de esta contrabalanza. Si temeis la mano de Dios, y sus juicios, teneis una santa disposicion; el santo Concilio de Trento quiere que este temor os Poen. c. IV. Ileve à detestar todas vuestras culpas, à afligi- et Can. V. Tom. VI.

Suspiros del corazon quá do se ha de cado amado. Como lo «xtermina el dolor de la Penitencia. Por què haçe esta sangrienta egedeve producir en nosotros el temor para que sea saludable. Metivo de llantos de un verdadero penitente.

TOS

ros de vuestros excesos, y à aborrecer con todo el corazon vuestra vida pasada: deveis llorar el veros en un estado tan contrario à la justicia, à la santidad, y à la immensa caridad de Dios, à la gracia del Christianismo, à la fé dada, à la fé recibida, y al tratado solemne de paz que aveis hecho con Dios por Jesu Christo:es menester que renuncieis sencillamente, y de buena fé todo otro empeño, qualquier otra alianza, y toda palabra dada contra vuestras primeras obligaciones. ¿Lo hacemos asi Christianos? Es verdad que lo decimos à los Confesores; pero nuestras obras dicen mui luego lo contrario.

Dolor que cubre nuestros pecados ta Isaias. los frutos dignos de Pe ducirlos. Ps. XXX. 1.

Ha! » Aquellos, dice el Psalmista, son fe-" lices que han cubierto sus pecados"! El dolor de la Penitencia es el que encubre nuestros nuestra ordi pecados à Dios. Pero temo no seamos de aquenaria Peni- llos penitentes, de que dijo Isaias: » Tegieron tencia hecha no telas de araña; sus telas no les serviran de " vestidos, sus obras no los cubrirán; porque Quales son » sus pensamientos son vanos y sus obras inuti-» les"(1). Ved una pintura mui puntual de nuesnitencia:me- tra Penitencia ordinaria. Christianos dispongamodio para pro nos à presentar al Salvador frutos dignos de Penitencia, como nos lo manda en su Evangelio; no de deseos imperfectos, sino de resoluciones determinadas; no de hojas que el primer viento arrebata, ni de flores que el Sol marchita y seca. Rompamos en la presencia del Señor nues.

Telas araneae texuerunt; telae eorum non erunt in vestimentum, neque operientur operibus suis; opera eorum opera inutilia....cogitationes eorum cogitationes inutiles. Isai. LIX. 5. 6. 7.

DE LA SEMANA DE PASION.

nuestros corazones, y quebrantemoslos de modo que se destruya quanto encierran: » Rompamos, » dice San Agustin, este corazon impuro, para » que Dios cree en nosotros un corazon santifi-» cado": Ut creetur mundum cor, conteratur de Scriptur. immundum. Si estamos dispuestos, corramos con t.V. p. 103. fé al tribunal de la Penitencia; llevemos nuestro dolor, y procuremos cubrirnos de confusion.

#### PUNTO SEGUNDO.

S regla de justicia que dicta la misma equi-dad, que el pecador deve bolver à su estado para hacerse capaz de salir de èl. El ver- salir de su dadero estado del pecador, es un estado de con-estado. Cofusion y de verguenza: porque es justo y justi- mo el verdasimo, que el que obra el mal, sea confundido; del pecador que el mui osado, se cubra de verguenza; que es un estado el que es ingrato no se atreva à parecer; y en de confufin que sea deshonrado el pecador, no solo por verguenza. los demàs, sino por sì mismo, por la verguenza de su frente, por la confusion de su cara, y por el temblor de su conciencia. El pecador saliò de este estado, quando se presentò en el mundo con la cabeza erguida, y con toda la libertad de una frente inocente. Es justo que entre en su confusion; y por esto todas las Escrituras le mandan que se confunda. Confundimini, confundimini domus Israel: " Confundete, confundete XXXVI. 12 » casa de Israel"; porque has pecado en la presencia del Señor.

Para comprehender bien esta verdad, diga- En què conmos antes de todo, que es la confusion, y por- fusion, y porque

siste la con-

nesta que de mente.

què es devida al pecaque es devida à los pecadores. La confusion, es dor. Como un juicio equitativo dado por la conciencia, con su propia ra- el que aviendo violado el pecador lo que ay de zon le mani- mas santo, despreciado lo mejor que ay, y falveria ocul- tado à lo mas benefico, es juzgado indigno de tarse eterna- parecer. ¿Qual es el motivo de esta sentencia? Es que aviendose el pecador revelado contra la misma verdad, contra la misma justicia, y contra el mismo ser que es Dios; en su imperio, al frente de sus leyes, y entre sus beneficios; merece no existir, y con mas razon, no parecer nunca. Por esto su propia razon le manifiesta, que deveria ocultarse eternamente, confundido de sus ingratitudes; y para quitarle esta libertad de presentarse, và à estampar en su exterior, en la parte mas visible, la mas eminente, la mas expuesta, sobre su cara, en su misma frente; no à la verdad con un hierro ardiendo. sino con el sentimiento de su delito, como por una especie de hierro que quema, una verguenza que lo deshonra y lo marchita; và à imprimir, digo, no sè que desconcierto, que lo destruye à sus ojos y à los agenos; señal cierta de un espiritu turbado de un animo temeroso de un corazon inquieto, y de una conciencia convencida.

vio, è indocil oculta;

El pecador sobervio e indocil no puede su-Como el pe- frir este estado de verguenza y hace esfuerzos cador sober- para salir de èl. A fin de conseguirlo, ù oculta su delito, ò lo escusa, ò lo defiende atreviescusa, ò de- damente: le oculta como un hipocrita; le escufiende su de- sa como un sobervio; le defiende como un deslito, para vergonzado. Asi sale de su estado, y usurpa guenza que sin rubor à la faz del Cielo y de la tierra los prin

vi-

DE LA SEMANA DE PASION. 12 vilegios de la inocencia: asi procura evitar la merece. Traverguenza; lo primero por la obscuridad de su rimentarà en accion; lo segundo por los artificios de sus va- el juicio fi. nos pretextos; y lo ultimo por su desverguenza. nal. Por esto en el juicio ultimo se darà à los pecadores, à la faz de todo el universo, la eterna confusion que tan merecida tienen: alli todos los que se han ocultado seràn descubiertos; todos los que se han escusado serán convencidos; y todos los que eran tan sobervios è insolentes en sus delitos, seràn abatidos, y aterrados.

Oid al oraculo de la justicia que les grita. Entra en tì mismo, pecador, buelve à tu estado grita el orade verguenza; quieres ocultar tu pecado, y Dios culo de la te manda que lo confieses: quieres escusar tu justicia. pecado, y Dios te manda que manifiestes todas las circunstancias que lo agravan; te atreves à defender tu pecado, y Dios te manda sugetarte à todas las humillaciones que merece. » Confun-» dete, confundete, dice el Señor, y lleva tu » ignominia": Ergo et tu confundere, et porta ignominiam tuam.

¿ No deseais, Christianos, que aclaremos mas estas importantes verdades? Pues oid. Este Con què arpecador, esta pecadora, para evitar el ocultarse, procura mas bien ocultar su delito con el velo de la virtud, sus traiciones y perfidias con el jo la capa de titulo de la buena fé, sus prostituciones y adul- la virtud, paterios con la apariencia de la modestia. Es preciso que venga à avergonzarse no solo de su mismo. De delito oculto, sino tambien de su aparente ho- què serà prenestidad; que venga à avergonzarse de que ciso que se averguence. aviendo estimado el merito de la virtud para ha,

Como les

Ezech. XVI 52.

tificio oculta el pecador su delito bara evitar el ocultarse el

cer-

cerla servir de pretexto, no la ha honrado para hacerla servir de regla : es menester que venga à avergonzarse, de aver sido tan timido que no podia sufrir la vista de los hombres, y sinembargo tan atrevido è insensato, que no ha temido la de Dios: » Confundete pues, ò pecador, y » sufre tu ignominia": Ergo et tu confundere, et porta ignominiam tuam.

Como se escultarse à sì mismo sus Caminos tor cidos que ña ilusion que se fordeve confun dirse. In Ps.CXL.

1568.

Pero este pecador que oculta à los demàs sus fuerza el pe- desordenes, querria poderselos ocultar à si miscador en o- mo: siempre busca algun apoyo fragil à quien pueda achacar sus delitos: acusa à las estrellas, dice San Agustin: Ha! No he podido vencer con sus va- mi temperamento: acusa à la fortuna, esto es, à nas escusas. un encuentro imprevisto: acusa al demonio; he sido tentado con violencia: hace algo mas; pibusca para de que se le enseñen los caminos torcidos, por salvar sus vi- donde pueda salvarse con sus vicios, y convercios. Estra - tirse sin mudar su corazon: » Dice, advierte " Isaias, à los que miran; No mireis; y à los que ma: quanto » estàn establecidos para velar; No mireis en » nosotros lo que es recto; decidnos cosas que » nos agraden; engañadnos con errores gustot.IV p. 1567 n sos (1). n Quitadme este camino que es mui » estrecho; apartadme de esta senda, que es mui » angosta". Asi por una estraña ilusion, en lugar de la conversion verdadera que es, que el malo se haga bueno, y el pecador se haga justo; imagina otra especie de conversion, en que el

<sup>(1)</sup> Qui dicunt videntibus: Nolite videre; et aspicientibus: Nolite aspicere nobis quae recta sunt: loquimini nobis placentia: videte nchis errores. Auferte à me viam, declinate à me semitam. Is.XXX. 10. 11.

el mal se convierte en bien, en que el delito es virtuoso, y el hurto justicia; y si la conciencia se atreve à murmurar contra estas vanas razones, la sugeta, la aprisiona, la impone silencio. Ergo et tu confundere. » Ven à confundirte, ò » pecador". Ven al tribunal de la Penitencia, para cargar con tu ignominia; no solo con la que merece el horror de tus delitos, sino con la que deve añadir la necia audacia de tus escusas. Porque ¿què cosa ay mas vergonzosa que no tener fidelidad à su Criador, à su Rey, y à su Redentor; y para colmo de la desverguenza, atreverse todavia à escusar tan grandes excesos, y una tan negra ingratitud?

No obstante, esto es lo que los pecadores no Como imidejan de practicar en medio de sus desordenes; tan à Adam en medio de se sienten oprimidos por los remordimientos de sus desordesu conciencia, y se retiran como Adam à lo mas nes. Como espeso del bosque; sino pueden ocultarse, como el pecado se èl no pudo, procuran à su egemplo escusarse; mo de escucargan su culpa à Eva, à la fragilidad, à la sa. Vana fan complacencia, à la compañia, à la tirania del tasma que el habito, y à la violencia de la pasion. Asi no es pecador sumenester fatigarse mucho para buscar escusas lugar de la mui distantes; el pecado se sirve à sì mismo, y verdad. pretende justificarse en su propio exceso. Algunas veces confundidos los pecadores en su conciencia de la injusticia de sus acciones, solo quieren entretener al mundo; y dejandose enganar ellos mismos de sus bellas invenciones, se las imprimen contandolas, y adoran el vano fantasma que supusieron en lugar de la verdad: » Tanto se engaña el hombre à sì mismo y à su

n pro-

### SERMON III. PARA EL JUEVES » propia conciencia ": Adeo nostram quoque conscientiam ludimus.

Naturaleza perio se puede evitar la eterna Qual es el colmo del delito.

Dios es luz; Dios es verdad; Dios es justide Dios. Co- cia. Y en el imperio de Dios nunca se evitarà mo en su im la verguenza eterna, que es el justo castigo de los pecados con falsos pretextos, sino con un verguenza humilde reconocimiento de las culpas. Saldrà del trono un rayo clarisimo de luz y de verdad, en el que veràn los pecadores que no ay escusa valedera, que pueda colorear su rebeldia; sino al contrario, veràn que el colmo del delito es la audacia de escusarlo, y la presuncion de defenderlo: Discooperui Esaü, revelavi abscondita ejus, et celari non poterit: n Despojè al peca-» dor; disipè los fingidos colores con que quiso n paliar sus delitos; manifestè sus malos inten-» tos astutamente disfrazados, è yà no puede » cubrirse de pretexto alguno ": Solo le deja Dios su pecado, y su verguenza.

Jer. XLIX. 10.

Por què es menesterque res scan reprehendidos P.774.

Què guias dores.

Quiere el Señor que la censura se egercite, los pecado- y que sean reprehendidos los pecadores: » Por-» que si ay alguna esperanza de su salvacion, De Corrept. » dice San Agustin, por aqui deve empezar su et Grat.cap. » curacion; y si estàn endurecidos è incorregi-XIV. t. X. » bles, por aqui deve empezar su suplicio".

Buscad pues amigos y no aduladores; juedeven bus- ces y no complices; medicos y no envenenadocar los peca- res; no busqueis complacencias, suavidades, ni condescendencias: venid, venid à avergonzaros mientras es saludable la verguenza; venid à veros tales quales sois; para que tengais horror de vosotros mismos, y confundidos con las censuras, os hagais al fin dignos de las alabanzas.

Y

Y tu, pobre conciencia cautiva, cuya voz Como y con tienes sufocada tanto tiempo hà, habla, habla que humilladelante de tu Dios: habla, que aora es ocasion, pecador con ò no la ayrà nunca, de romper ese violento si- fesar sus pelencio que te imponen. No estàs en los bailes, cados. en las asambleas, en las diversiones, y en los juegos del mundo, sino en el tribunal de la Penitencia: el mismo Jesu Christo te dà la voz y la libertad; aora te es permitido hablar à presencia de sus altares. Cuenta à esta deshonesta todas sus disoluciones: à aquel traidor todas sus infieles palabras, y sus violadas promesas: à este ladron publico todas sus rapiñas: à aquel hipocrita que engaña al mundo, los rodeos de su oculta ambicion: à este viejo pecador endurecido, que traga la iniquidad como agua, la larga serie de sus delitos: haz avergonzar esa frente de bronce, muestrales repentinamente, y con una ojeada los mandamientos, las rebeldias, las advertencias, los desprecios, las gracias, las ingratitudes, los multiplicados ultrajes en medio de los beneficios, la ceguedad aumentada con las mismas luces; en fin toda la hermosura de la virtud, toda la equidad del precepto, con toda la infamia de sus transgresiones, de sus infidelidades, y de sus culpas. Tal deve ser el estado del pecador quando confiesa sus pecados. Busque el confundirse à si mismo: si encuentra un Confesor que con la eficacia de sus palabras lo impela al abismo de su nada, arrojese hasta el centro de ella, porque es justo: si le habla con blandura, piense que solo su dureza le obliga à esta indulgencia, y confundase Tom. VI.

mas de encontrar tanta misericordia à tanta ingratitud. Pecadores este es el estado en que Jesus os quiere; humillados, confundidos, por las bondades y los rigores, por las gracias y las venganzas, por la esperanza y el temor.

Caracter de res sobervios como no con se atreven à dirse principalmente. Is. III. 9.

Ad Nation. lib. I. n. 76. p.60.

Pero los que deven entrar mas profundamenlos pecado- te en este estado de confusion, son esos pecadores sobervios, que no contentos con escusar tentos con sus delitos, aun se atreven à defenderlos. » Veescusar sus » mos continuamente que se alaban, dice la Esdelitos, aun n critura, y se glorian como Sodoma": Peccadefenderlos, tum suum sicut Sodoma praedicaverunt. No en-Por què de- contrarian bastante gusto en su destemplanza, siven confun- no se alabasen publicamente; » Si no la hicie-» sen gozar, dice Tertuliano, de toda la luz del » dia, y de todo el testimonio del Cielo": At enim delicta vestra, et luce omni, et nocte omni, et tota coeli conscientia fruuntur. Reparad en esos sobervios que se complacen en hacer de los grandes por sus desordenes; que imaginan exaltarse sobre las cosas humanas por el desprecio de todas las leves: à los que el mismo pudor les parece indigno, porque es una especie de temor: bien que no solo desprecian, sino que insultan publicamente à toda la Iglesia, à todo el Evangelio, y à toda la conciencia de los hombres. Ergo et tu confundere: tu pecador audaz, eres principalmente el que mas deves confundirte: Porque considerad, Christianos, si ay cosa mas indigna, que ver usurpar al vicio la noble confianza de la virtud. Pero me explico mui flojamente: la virtud en su inocencia, solo tiene una seguridad modesta; y los pecadores sobervios lleDE LA SEMANA DE PASION.

llegan à tener audacia, y aun estrechan à la misma virtud à que tiemble bajo la autoridad,

que ellos dan al vicio con su insolencia.

?Què dirè à tales pecadores? Las palabras Ouè estado son poco eficaces para confundir su arrogancia. de confusion Les dirè que contemplen à su Redentor, que Christo por miren à este inocente, justo, y puro infinitamen- nuestros pete; solo està cargado de los pecados agenos; y cados. Quan no obstante oid como habla à Dios: " Vos veis, to dista nues tra conducta » dice, mis oprobios, veis mi confusion, veis de la suya. n mi verguenza": Tu scis improperium meum, Humildad et confusionem meam, et reverentiam meam. Ha! que manifies ta delante de Veis los oprobios que recibo exteriormente, veis su Juez. la confusion que me penetra hasta lo profundo Ps. LXVIII del alma; veis la verguenza que me cubre has- 20. ta el rostro. Tal es el estado del pecador, y asi es llevado por un inocente; y nosotros, verdaderos pecadores, nos atrevemos todavia à caminar con la cabeza erguida! A lo menos no sea asi en el Sacramento de la Penitencia, ni à los pies de nuestro Juez: Consideremos à Jesu Christo en la presencia del suyo, y en el tribunal de Poncio Pilatos: oye sus acusaciones, y con su silencio se condena à sì mismo: sè que calla por constancia, pero tambien calla por humildad, calla por modestia, y calla por verguenza.

¿Es mucho pedir à Christianos rogarles en nombre de Dios, quieran comparecer delante de Jesu Christo, como Jesu Christo compareció en que nos deel tribunal de Pilatos? El inocente no se defendiò; ¿ y nosotros culpables nos defenderemos? que compa-Es-

llevò Jesu

Impresion ve hacer el modo con reciò en el

los pecadores.Ò.1an có que piden à la naturaleza de la Pedel ministerio.

tribunal de Estuvo paciente y humilde en un juicio de ri-Pilatos, y gor; ¿ y tendremos sobervia en un juicio de micon que acep tò su Cruz. sericordia, donde solo confesamos necesidad? Funesta dis-Ha! Aceptò volutariamente su dura cruz tan posicion de pesada, ¿ y reusaremos nosotros la nuestra ligera y facil, esas justas reprehensiones que se nos trario es lo dan, las moderadas penitencias que nos imponen, y las sabias precauciones que se nos mandan? Sinembargo los pecadores no lo quieren: mitencia, y à oirlos, absolverlos, y darles por ceremonia allos derechos guna penitencia es todo lo que toleran. ¿Què pensamiento es este Señores? Si la Penitencia es un juicio, ¿como se và à ella à dar la ley, y à buscar solo suavidades? ¿Donde estarà la justicia? ¿Què forma de juicio tendrà el en que solo se quiere encontrar la compasion, la debilidad, la facilidad, y la indulgencia? ¿Què modo de juzgar en que solo se deja al Juez la paciencia de oirnos, y el poder de absolvernos; cortando de su ministerio el derecho de discernir las malas costumbres, la autoridad de castigarlas, y la fuerza de reprimirlas con una disciplina saludable? O santa confusion! ven à cubrir el semblante de los pecadores! O Jesus, vos aveis estado sugeto y modesto, aun delante de un Juez iniquo; y vuestros fieles estaran desdenosos y sobervios, aun en vuestro tribunal! Apartad de nuestras almas una disposicion tan funesta: dadnos una humildad pronta à sufrir todas las penas; dadnos una docilidad resuelta à practicar todos los remedios. Esta serà mi ultima parte, que continuo sin interrupcion, porque

DE LA SEMANA DE PASION. 2 I que la quiero tratar en pocas palabras, para no perder algun tiempo del que me queda.

#### PUNTO TERCERO.

M Ucho mas seria menester para explicar Eficacia del bien todas las verdada. bien todas las verdades que tengo que hacer entrar deciros. Tened à bien que por compendiar, sin en los coraempeñarme en largas pruebas, os dè algunos zones, y con avisos que he sacado de los santos Padres y de servar la gra las divinas Escrituras, para conservar santa- nitencia. Per mente la gracia de la Penitencia. Primeramente nicioses efec temed, temed repito, si quereis conservar la tos de una debil segurigracia. Muchos se acercan à la Penitencia para dad. descargarse del temor que los inquieta; y despues de la confesion, su loca confianza los arroja en nuevas culpas. He aprendido de Tertuliano, » Que el temor es el instrumento de la Penitencia": Instrumento poenitentiae, idest me- Poenit. n.6. tu caruit. Por el temor entra y con èl se con- P. 145. serva. Gran Dios! El temor de vuestros juicios es el que balancea una conciencia para que se os entregue. Gran Dios! El temor de vuestros juicios es el que fija una conciencia para que se establezca firmemente en vos. Vivid pues siempre en el temor, y vivireis siempre en la seguridad: El temor, dice San Cipriano, es el guarda de Epist. I. ad Donat. p.4. » la inocencia ": Timor innocentiae custos.

Pero repito ;què temereis? Temed las oca- Por què los siones en que ha naufragado tantas veces vuestra inocencia: temed las ocasiones proximas, deven temer porque el que ama su peligro, ama su muer- y aun las te: temed hasta las ocasiones remotas; por-mas remotas

Qual es la que aun quando el obgeto està distante, la fla-que se empe queza de nuestro corazon siempre està sobrado nan de nue- cerca è inherente, y las menores chispas pueden renovar todas sus primeras impresiones. Un hombre, dice Tertuliano, que ha visto en una tormenta mezclarse el Cielo con la tierra, al que mil ob-

n.7. p. 145.

getos terribles han puesto presente la muerte de mil modos, renuncia muchas veces para siempre De Poenit. la navegacion y el mar. O mar, yà no te verè mas, ni tus olas, ni tus abismos, ni tus escollos, contra los que he estado tan cerca de estrellarme; yà no te verè sino del Puerto, y aun desde alli no sin horror: tan presente permanece en mi pensamiento la imagen de mi peligro. Esto es lo que devemos hacer, hermanos mios; retirados santamente en Dios, y en el asilo de su verdad como en un puerto, miremos desde lejos nuestros peligros, las tormentas que hemos corrido, y los vientos que nos han arrebatado; pero ò Dios mio, no nos embarquemos mas temerariamente. Ha! O nave fragil, y abierta por todas partes, miserable juguete de las olas, y de los vientos irritados; todavia te arrojas sobre ese mar, cuvas aguas han entrado tantas veces hasta el fondo de tu alma; ya sabes lo que quiero decirte; te empeñas en ese enredo, que te ha llevado tan lejos del puerto: entras nuevamente en ese comercio, que ha levantado en tu corazon todas las tormentas, y no te desconfias de tu gran fragilidad sobradas veces experimentada. Ha! No deves esperar sino el ultimo naufragio que te precipitarà en el fondo del abismo.

Hasta aqui, Christianos, he hablado à todos;

dos; mas nuestra santa Penitente parece me advierte dè en particular algunos avisos à su sexo: dalena à las pero mas conveniente serà que ella misma las personas de hable, y las instruya con sus egemplos. En es-su sexo. El ta delicadeza casi afeminada, que parece afec- cortar vanita nuestro siglo, no serà inutil à los hombres, de las preoir las lecciones que Madalena dà à las personas cauciones de su sexo en particular. Derrama sus perfumes, mas necesaarroja sus vanos adornos, y descuida sus cabe- servar la gra llos: Señoras, imitad su conversion, y honrad cia de la Pela practica de la Penitencia. Una de las precau-nitencia. De donde han ciones mas necesarias para conservar la gracia venido los de la Penitencia, es cortar vuestras vanidades: primeros ves porque ino es despreciar claramente el alma, el tidos i como tener tanto amor à adornar el cuerpo? La nece- cipio:què les sidad v el pudor formaron los primeros vesti- ha añadido dos; mezclòse la decencia, y añadiò algunos la decencia. adornos; la necesidad los formò sencillos, el do de profupudor los hacia modestos; la decencia se con- sion han lletentava con hacerlos propios, juntòse la curio- gado desde sidad, y yà no tiene limites la profusion: y pa- que se les junto la cura adornar este cuerpo mortal, y este lodo colo- riosidad. rado, trabaja casi toda la naturaleza, casi todos los oficios sudan, se consume casi todo el tiempo, y se agotan todas las riquezas.

Estos excesos son pecaminosos en todo tiem tos excesos po, porque siempre son opuestos à la santidad son pecamichristiana, à la modestia christiana, y à la Pe-nosos en to-do tiempo, nitencia christiana; pero pueden sufrirse aora, y mas en los en estas extremas miserias, que cerrados los te- de miseriasoros del Cielo y de la tierra, estàn reducidos à mendigar su vida con verguenza los que subsistian con su trabajo; en que no encontrando

A què gra-

Por què es-

socorro en las limosnas particulares, buscan un vano refugio en los asilos publicos de la pobreza, quiero decir, en los Hospitales; en que por la dureza de nuestros corazones se quedan con la hambre y la desesperacion! En estos paises miserables, se puede pensar en adornar el cuerpo, y no temblar de llevar encima la subsistencia, la vida, y el patrimonio de los pobres! » O » ambicion, dice Tertuliano, que fuerte eres, » pues puedes llevar sobre tì sola, lo que pon.8. p. 174. n dria hacer subsistir tantos hombres moribun-» dos"! Hae sunt vires ambitionis tantarum usurarum substantiam uno et muliebri corpusculo bajulari.

De cult.foemin. lib. I.

Perdida de po causada por estos vanos adornos. cia de la Penitencia nos Indecencia del amorque se tiene á los cabellos. cia funesta de estos cuivios.

¿Què os dirè aora, Señoras, del tiempo infiniinfinito tiem to, que se pierde en vanos adornos? La gracia de la Penitencia pone una santa precaucion para conservar santamente el tiempo, y aprovechar-Como la gra lo para la eternidad: ella os deve enseñar à conservarlo: y no obstante se desperdicia, y se le enseña à a- prodiga sin limites hasta en los cabellos; quieprovecharlo ro decir, la cosa mas necesaria, en la cosa mas inuril. La naturaleza que todo lo cuida, arroja los cabellos sobre la cabeza con descuido, como un excremento superfluo. Lo que la natura-Consequen-- leza prodiga como superfluo, la curiosidad forma una atencion; se hace inventora è ingeniosa, dados sober- para formar un estudio de una bagatela, y un empleo de una diversion. ¿Quereis asi reparar el tiempo y aprovecharlo para la eternidad? No obra asi Madalena, descuida estos cuidados in-Luc. X. 42. utiles, y se hace digna de oir: » Que sola una n cosa es necesaria". Ha! Que entre estos cuida-

dados superfluos, hallan poca entrada los pensamientos necesarios en el alma, y aún menos en el corazon, donde presto se descuidan y olvidan!

Mas, ò Dios, ¿para quien os adornais tan- Quan impoto? O Dios repito ¿pensais para quien preparais de Dios con ese idolo? Si os aveis entregado à Dios por la todos esos Penitencia ¿ pensais poderle conservar mucho adornos. tiempo su conquista, mientras degeis adular vuestra vanidad con esas infelices conquistas, que le arracan las almas que ha redimido? » Haces Tertul. de » mas que adorarlos, porque les das adorado- Idolol. n.6. " res"? Tu colis, qui facis ut coli possint.

p. 107.

Dejad pues esos vanos adornos à egemplo Adornos de de Madalena, y vestios de la modestia; no solo que es mede la modestia, sino de la gravedad christiana, nester vestir que deve ser como el patrimonio de vuestro sexo. Tertuliano que tan sabiamente dijo, que el to de la Petemor era el instrumento de la Penitencia, dijo nitencia, y el con igual discrecion: » Que la gravedad era la del pudor. Falsa liber-» compañera, y el instrumento necesario para tad que se n conservar el pudor": Quo pacto pudicitiam ha introdusine instrumento suo, id est sine gravitate tra-cido en nues ctabimus. No lo digo sin motivo: no sè que fal- bres: sus fusa libertad se ha introducido en nuestras costum- nestos efecbres, que deja perder el respeto; que con el pre- tos. texto de sencillez, mantiene una entera licencia; min. lib. II. que sufoca toda moderacion, por un atractivo n.8. p. 178. inconsiderado. Ha! No me atrevo à pensar en las funestas consequencias de esta infeliz sencillez.

Es menester seriedad y gravedad para ha- recuios pera cer durar mucho tiempo et pudor y la gracia conservar el Tom. VI.

pudor, y la de la Penitencia. Christianos, esta gracia es mui gracia de la delicada, y quiere ser conservada preciosamen-Penitencia. Juicio que te. Si quereis guardarla, dejadla obrar con todeve hacer- da su fuerza: dejad al pecado y todas sus conda medio tas de estas resultará.

Habac. I. 4.

se de una vi-sequencias; arrancad el arbol y todos sus retochristiana y nos: curad la enfermedad y sus peligrosos simpmedio mun tomas. No tengais una vida medio santa, y medana. Quan- dio profana; medio christiana y medio mundavidas mezcla na; ò por mejor decir, enteramente mundana y das se ven en profana, porque solo à medias es Christiana y santa. O quantas de estas vidas mezcladas veo Q'è mani-fiesta lo que en el mundo! Se profesa la piedad, y todavia se le deja at se aman las pompas del mundo; se ofrecen obras mundo: què de caridad, y se abandona el corazon à la ambicion. » Se rasga la Ley, dice el Profeta san-» to, y el juicio no llega à perfeccionarse": Lacerata est lex, et non pervenit usque ad finem judicium. La ley està rasgada, el Evangelio, y el Christianismo estàn à medias en nuestras costumbres: cosemos à esta purpura real un trapo viejo de mundanidad; en esta mezcla no se conoce à Jesu Christo; reformamos algo despues de la gracia de la Penitencia; condenamos al mundo en alguna parte de su causa, quando deveria perderla enteramente; porque nunca huvo alguna mas deplorable, y lo poco que le dejamos, que manifiesta la inclinacion del corazon, presto le harà recobrar su primera autoridad.

Santa resolucion que

Por consiguiente, Christianos, salgamos de deve formar la Penitencia con una santa resolucion, de no se en la Pe-dar al pecado-cosa que pueda hacerlo revivir; zon de entre es menester condenarlo en todo y por todo, y

en-

DE LA SEMANA DE PASION. entregarnos sin reserva al que se nos dà entera- garnos à mente; primero en el tiempo por los beneficios Dios sin rede su gracia, y despues en la eternidad, por el regalo de su gloria. Amen.

**※◆※◆※◆※◆※◆。◆※◆※◆※◆※◆** 

## SERMON I.

PARA EL VIERNES DE LA SEMANA DE PASION. DE LOS DOLORES

DE MARIA SANTISIMA.

DOLOR INEXPLICABLE DE MARIA AL PIE de la Cruz de su Hijo: qual es su principic. Efectos que la Cruz de Jesus deve producir en nosotros. Gran constancia de Maria en medio de sus penas: tres modos con que domina sus aflixiones. Por què Jesus està tan tranquilo sobre el Calvario: quan admirablemente entra Maria en todos sus sentimientos. Immensa caridad del Padre, que nos adopta por sus hijos: què ha costado á Maria ser nuestra Madre. Exceso del dolor que la causan nuestras culpas y nuestra impenitencia.

Stabat autem juxta Crucem Jesu Mater ejus.

Maria Madre de Jesus estava en pie junto à la Cruz de su Hijo. Joann. XIX. 25.



O ay expectaculo mas compasivo Expectaculo que el de una virtud afligida, quando en un extremo dolor sabe suge- es el que pre tar toda su fuerza, y mantenerse senta una con su propio peso, contra todo el

compasivo è virtud afligi-

esfuerzo de la tormenta: su constancia la dà un un exrremo D 2

nue-

#### SERMON I. PARA EL VIERNES 28

su fuerza. Grande afli-Maria en es-te misterio. tras almas.

dolor sabe nuevo esplendor, que hace tomar mas interes sugetar toda en sus males, aumentando la veneracion que se la tiene: por lo mismo que se queja menos, se xion y cons- cree uno obligado à lastimarse mas; y es tanto mas tierna la piedad con que compadece sus aflixiones, quanto la firmeza que manifiesta, la Ternura que acredita digna de una condicion mas tranquila. deve produ- Pero si concurriendo juntas estas dos cosas, han eir en nues-devido alguna vez comover à los hombres, no temo aseguraros que es en el misterio de este dia. Quando miro el alma de la Santisima Virgen traspasada con tantos dolores al pie de la Cruz de los tormentos de su Hijo unico, yà siento que la nuestra deve enternecerse. Pero quando considero en la misma ojeada, la herida del corazon y la serenidad del semblante; me parece que este respeto mezclado de ternura, que inspira una tristeza tan magestuosa, deve producir comociones mucho mas sensibles, y que solo una extremada dureza puede negarle sus lagrimas. Acercaos pues, hermanos mios, con llantos y gemidos à esta Madre igualmente constante que afligida; y no os persuadais que su constancia disminuye el sentimiento que tiene de su mal. Deve ser semejante à su Hijo: domina como èl todos los dolores; pero à su imitacion los siente en toda su fuerza, y en toda su extension: y Jesu Christo que quiere hacer en su santa Madre una viva imagen de su pasion, no deja de imprimir en ella todas sus heridas. A este espectaculo os convido: dentro de breves dias vereis à Jesus en la Cruz; y entretanto os llama la Iglesia à ver la pintura de aquel susuplicio en la santa Virgen. Quizàs sucederà, que asi como los rayos del Sol aumentan su ardor reflejados, asi los dolores del Hijo reflejados sobre el corazon de la Madre tendràn mas fuerza para herir los nuestros. Espiritu divino, la gracia os pido, por la intercesion de la santa Virgen. Intento de

No creais, hermanos mios, que la santa Ma-la divina Pro dre de nuestro Salvador sea llamada al pie de videncia en su Cruz solo para asistir al suplicio de su Hijo asociar esta unico, y para rasgar su corazon con este horri- dre à todo el ble expectaculo. Tiene intentos mas elevados la misterio que divina Providencia sobre esta afligida Madre, y se cumple devemos oy entender, que es llevada, y puesta en la Cruz en este abandono junto à su Hijo; porque es vo- te de su Hiluntad del Eterno Padre, no solo el que se imo- jo. le con esta victima inocente, y sea clavada à la Cruz del Salvador con los mismos clavos que le taladran, sino tambien para ser asociada à todo el misterio que se cumple con la muerte de Jesus. Y como esta importante verdad deve ser el asunto de mi discurso, pido vuestra atencion, mientras establezco los principios en que se funda.

Para proceder con orden, notad Señores, Dolores, reque tres cosas concurren à un mismo tiempo al signacion, y sacrificio de nuestro Salvador, y forman su per- tres cosas feccion. La primera los dolores con que es des- que concupedazada su humanidad: la segunda la resigna. rren al sacricion con que se sugeta humildemente à la voluntad de su Padre: y tercera la fecundidad con Relaciones y que nos engendra à la gracia, y nos dà la vida efectos, de muriendo. Sufre como victima que deve ser des- estas tres co-

afligida Ma-

fecundidad,

trui-

truida, y despedazada à golpes: se sugeta como Sacerdote que deve sacrificar voluntariamen-Ps. LIII. 8. te: Voluntarie sacrificabo tibi; y en fin nos engendra padeciendo, como Padre de un nuevo pueblo que produce por sus heridas; y estas son las tres cosas que el Hijo de Dios consuma en la Cruz. Los tormentos pertenecen à su humanidad; se cargò de nuestras culpas, y asi se expuso à la venganza. La sugecion respeta al Padre; la desobediencia le irritò, es preciso que la obediencia le apacigue. La fecundidad mira à nosotros; un infeliz deleite que nuestro culpable Padre quiso gustar nos causò la muerte: Ha! Las cosas van à mudarse, y los dolores de un inocente nos daràn la vida.

Por què Ma Hijo.

Pareced aora, Virgen incomparable, venid ria se acerca à tomar parte en el misterio; juntaos à vuestro à la Cruz. Hijo y vuestro Dios, para recibir de mas cerca Como el Es- las impresiones de estos tres sagrados caracteforma en res, con que el Espiritu Santo quiere formar en ella una ima vos una imagen viva y natural de Jesu Christo gen viva y crucificado. Presto lo veremos cumplido sin sa-Jesu Christo lir de nuestro Evangelio: porque no advertis, crucificado. hermanos mios, como se coloca junto à la Cruz, Como està y con que ojos mira à Jesu Christo ensangrenjunto à su todo publicate de haridas an angula para la tado, todo cubierto de heridas, y que apenas le queda la figura de hombre: esta vista la dà la muerte; y si se acerca al altar, es porque quiere ser imolada: en efecto alli recibe el golpe de la afilada espada, que segun la Profecia del buen Simeon, devia rasgar sus entrañas, y abrir su corazon materno con tan profundas heridas. Luego està junto à su Hijo no tanto por la cer-

Luc. II. 35.

ca-

cania del cuerpo, como por la compañia de sus dolores: Stabat juxta Crucem. Y este es el primer articulo de la semejanza: » Està verdade-» ramente en pie junto à la Cruz: porque la Ma-Tract.dePas n dre lleva la Cruz de su Hijo con mayor do-Tract.dePas n lor del que todos los demás son penetrados": int. Oper.S. Vere juxta Crucem stabat, quia Crucem Filii Bernar.t. II. prae caeteris Mater majore cum dolore ferebat.

gelio, y veamos en que actitud se presenta Ma- cia y sumiria à su Hijo. ¿La ha abatido el dolor, ò la ha sion en su arrojado al suelo desmayada? Al contrario es- dolor. Fe tà en pie y sosegada: Stabat juxta Crucem. " En que su Hijo » pie junto à la Cruz". No, la espada que tras- la comunica pasò su corazon, no pudo disminuir sus fuerzas: la constancia y la affixion caminan à igual paso; y manifiesta en su permanencia que no està menos sugeta que afligida. ¿ Que falta pues, Christianos, sino que su mui amado Hijo, que la vè sentir sus dolores, è imitar su resignacion la comunique tambien su fecundidad? Con este intento la dà à San Juan por Hijo: Mulier, ecce filius tuus: » Muger, dice; ai teneis à vuestro » Hijo". O Muger que conmigo padeceis, sed fecunda conmigo, sed la Madre de mis hijos, pues os los doi todos sin reserva en la persona

de este solo discipulo: los produzco con mis dolores; vuestra aflixion os harà fecunda, y vuestra eficacia serà tan grande como vuestra amargura. Ved, hermanos mios, en pocas palabras todo el misterio de este dia he dicho en pocas palabras lo que explicaré en todo este discurso con el socorro de la gracia. Maria està junto à

Pero sigamos la historia de nuestro Evan- Su constan-

SERMON I. PARA EL VIERNES la Cruz y sufre los dolores; està en pie y tolera con constancia el peso; se hace fecunda recibiendo virtud para serlo. Oid atentamente, y no resistais si sent'is ablandar vuestros corazones.

#### PUNTO PRIMERO.

Qual deve ser el exceso del dolor de legria: de donde nace

S preciso que os manifieste la desolacion de las aflixiones de Maria; es menester que Maria. Ori- presente à vuestra vista aquella sangrienta hegen de su a- rida, que traspasa su corazon, y que veais, si es posible, salir la sangre de ella. Sè que es disu martirio. ficil pintar el dolor de una Madre; no se encuentran facilmente expresiones que nos representen al vivo comociones tan violentas; y si la pintura halla dificultad, no encuentra menos la eloquencia. Asi, hermanos mios, no pretendo que mis palabras hagan este efecto; à vosotros toca el meditar interiormente, qual era el exceso de su pesar. Ha! Con que solo penseis con una atencion seria, vuestro corazon hablarà por mì, y vuestro juicio os dirà mas que todos mis discursos. Pero para ocuparos en este pensamiento, traed à la memoria lo que os he predicado tantas veces; que como toda la alegria de la santa Virgen, es ser Madre de Jesu Christo, de aqui nace su martirio, y su amor forma su suplicio.

Ouanto baspara su martirio.

No es menester encender fuegos, ni armar ta su amor las manos de los verdugos, ni animar la rabia de los perseguidores, para asociar esta Madre à los tormentos de Jesu Christo. Es verdad que los Santos Martires necesitavan de este aparato: avian menester ruedas y potros: uñas de hier-

ro para señalar sus cuerpos con golpes sangrientos que los hiciesen semejantes à Jesu Christo Crucificado. Mas si este horrible aparato era necesario para los demas Santos, no lo es para Maria: conoce poco qual es su amor, el que no cree que basta para su martirio: una Cruz es suficiente para su mui amado y para ella. Quereis, ò Padre Eterno, que sea cubierta de heridas; haced que vea las de su Hijo, llevadla solo à los pies de su Cruz, y dejad despues obrar à su amor.

Para entender bien esta verdad, importa que hagamos juntos algunas reflexiones sobre el que toma la naturaleza amor de las madres; y supuesto este fundamen- para unir las to, como el de la Santa Virgen excede en mu- madres con cho à toda la naturaleza, de consiguiente elevarèmos mas nuestros pensamientos. Pero vea- cho que formos antes algun bosquejo de lo que la gracia ma entre ehizo en su corazon, advirtiendo los golpes ma- llos. Conquè ravillosos que la naturaleza ha formado en las ceder otros demas madres. No se pueden admirar bastante lazos à los los medios de que se sirve para unir las madres primeros, pa con sus hijos; porque es el fin principal à que que las maatiende, y procura hacerlos una misma cosa; lo dres se desque es facil de advertir en todo el orden de sus prendan de obras. Por esta razon el primer cuidado de la naturaleza, es ligar los hijos al seno de sus madres; quiere que su alimento y su vida pase por los mismos canales; corren juntos los mismos peligros; y son una misma persona. Ved, Señores, un enlaze bien estrecho: pero quizàs podrà alguno persuadirse, que al nacer los hijos rompen el nudo de esta union. No, Señores; no Tom. VI.

Cuidados

lo creais: no ay fuerza que pueda dividir lo que la naturaleza atò tan bien; su conducta sabia y prevenida, ha proveido por otros medios. Ouando se acaba esta primera union, forma otra en su lugar; produce otros lazos, que son los del amor y de la ternura: la madre lleva à sus hijos de otro modo: luego que salieron de sus entrañas estan mas presos al corazon. Tal es la conducta de la naturaleza, ò mejor dirè del que la govierna: ved el arte que emplea para unir las madres con sus hijos, è impedir que se desprendan; el alma los recobra por el afecto al mismo tiempo que el cuerpo los deja; nada los puede arrancar del corazon: el enlaze està siempre tan firme, que al instante que son agitados los hijos, se comueven las entrañas de las madres; sienten todos sus movimientos de un modo tan vivo y penetrante, que apenas les permite advertir que sus entrañas estan desocupadas.

Viva pintura del amor

22.

En efecto, considerad, Christianos, porde las Ma- que un egemplo os dirà mas que todos los disdres à sus cursos, considerad los empeños de una madre hijos, en los que nos representa el Evangelio. Oigo hablar à empeños de la Cananea, cuya hija està atormentada del depor su hija, monio: miradla à los pies del Salvador; ved sus llantos, oid sus gritos, y notad si podeis distinguir, quien padece mas su hija, ò ella. » Compadeceos de mì, ò Hijo de David, mi » hija està afligida del demonio": Advertid que no dice: Señor, tened compasion de mi hija; sino compadeceos de mì. Mas si quiere que se compadezca de ella, deve hablar de sus males.

les. No, hablo, dice, de los de mi hija. Para què exagerar mis dolores, ¿ no bastan los males de mi hija para hacerme digna de compasion? Me parece que la llevo siempre en mis entrahas, pues que al instante que està agitada, todas ellas se me comueven: In illa vim patior: Orat.XX. in Chanan. asi la hace hablar San Basilio de Seleucia: » Estoy atormentada en su persona; si ella pa-» dece, yo siento el dolora: Ejus est passio, meus verò dolor. » El demonio la hiere, y la » naturaleza me hiere à mi"; Hanc doemon, me natura wexat: » Todos los golpes caen so-» bre mi corazon, y los dardos del furor de » Satanàs, la atraviesan y pasan hasta mi aln ma": Et ictus quos infligit, per illam ad me usque pervadunt. Ved en este hermoso egemplo una pintura bien viva del amor de las madres; notad la maravillosa comunicación con que las une à sus hijos, y basta para haceros entender que los dolores de Maria son inexplicables.

Ibid.

Pero, hermanos mios, yo os he ofrecido El amor de elevar vuestros pensamientos, y es tiempo de cumplir mi palabra, y manifestaros cosas mu- mui impercho mas admirables. Todo lo que aveis visto fecta del de en la Cananea es una sombra mui imperfecta de Maria à su lo que devemos creer en la Santa Virgen. Su El amor de amor mucho mas fuerte sin comparacion, for- la santa Virma una correspondencia mucho mas perfecta; gen àsu Hiy aunque no es posible comprehender toda su extension, tomareis no obstante alguna idea, si gen de donbuscais su origen siguiendo este raciocinio. El de vino su amor conque la Santa Virgen amava à su Hijo, recundud por què. naciò en ella del mismo principio que le vino la

la Cananea es sombra divino Hijo io naciò del mismo orifecundidad:

SERMON I. PARA EL VIERNES fecundidad. Y la razon es evidente: todo lo que produce, ama su obra, no ay cosa mas natural: el mismo principio que nos hace obrar, nos hace amar lo que hacemos; de modo que la misma causa que hace à las madres fecundas para producir, las hace tambien tiernas para amar. Si queremos saber que causa formò el amor materno que uniò à Maria con Jesu Christo, veamos de donde le viene su fecundidad.

Por què virtud es fecun-Virgen.

Decidnos, divina Virgen, decidnos por da la santa què virtud sois fecunda: ¿ lo sois por vuestra virtud natural? No, hermanos mios, es imposible. ¿ No veis, al contrario, que ella misma se condena à una esterilidad dichosa, con la firme resolucion de guardar su virginal pureza?

Luc. I. 34. Quomodo fiet istud? » Còmo puede ser eso"? ¿ Puedo concebir un hijo, aviendo resuelto permanecer Virgen? Si confiesa su esterilidad, ¿ còmo es Madre? Oid lo que la dice el An-

Luc. I. 35. gel: Virtus Altissimi obumbrabit tibi: » La » virtud del Altisimo os cubrirà". Luego es manifiesto que su fecundidad viene de lo alto, y por consiguiente de alli viene su amor.

Impotencia de la natu-Maria el amor que de-Hijo.

En efecto es facil de comprehender que la raleza para naturaleza nada puede en este asunto. Porque fiformar en guraos, Christianos, que intente formar en la santa Virgen el amor que deve tener à su Hijo; ve tener à su ¿decidme què sentimientos la inspirarà la naturaleza? Para amar dignamente à un Dios, es menester un principio sobrenatural: ¿serà este respeto ò ternura, caricias ò adoraciones, sumisiones de una criatura ò abrazos de una Madre? ¿Maria amarà à Jesu Christo como hombre, ò

DE LA SEMANA DE PASION. lo amarà como hombre-Dios? ¿Como abrazarà en la persona de Jesu Christo la divinidad y la carne, que el Espiritu Santo uniò tan estrechamente? La naturaleza no los puede unir, y la fé no permite separarlos: ¿què puede en esto la naturaleza? Es verdad que estrecha à Maria à amar; pero entre todos los movimientos que causa, no encuentra uno que se adapte al Hijo de Maria.

¿Que queda pues, ò Padre eterno, sino que Quan necevuestra gracia se introduzca, y venga à ayudar el Eterno à la impotente naturaleza? Vos sois el que co- Padre hiciemunicando à Maria vuestra divina fecundidad, se bajar al la haceis Madre de vuestro Hijo: es menester ria algun des que acabeis vuestra obra; y que aviendola aso- tello del aciado en algun modo à la casta generacion eter- mor infinito na con que producis vuestro Verbo, hagais ba- que tiene à suHijo. Fuer jar à su seno algun destello de ese amor infinito za y eficacia que teneis à vuestro mui amado: » Que es el es- de este amor » plendor de vuestra gloria, y la viva imagen » de vuestra substancia ". Ved de donde nace el amor de Maria; amor que excede à toda la naturaleza; amor tierno; amor unitivo, porque nace del principio de la misma unidad; amor que forma una entera comunicacion entre Jesu Christo y la santa Virgen, como la ay perfectisima entre Jesu Christo y su Padre.

¿Os admirais, Christianos, si digo que su Exceso de la aflixion no tiene egemplar, y que obra en Ma- aflixion de ria efectos que no pueden verse en otra criatura? Nada ay que pueda producir semejantes efectos. El Padre y el Hijo gozan en la eternidad una misma gloria: la Madre y el Hijo par-

Maria como participa de todos los tormentos de su Hijo. Quanto la. oprime d

# Sermon I. para el Viernes

el peso de ticipan en el tiempo los mismos dolores; el Paotro.

su amor. Im presion reci- dre y el Hijo tienen un mismo origen de deleiproca que tes, la Madre y el Hijo un mismo torrente de hacen sobre amargura; el Padre y el Hijo un mismo trono. el Hijo y la la Madre y el Hijo una misma Cruz. Si penedolores de tran las espinas la cabeza de Jesus, todas las uno y de puntas rasgan à Maria; si le presentan hiel y vinagre, Maria bebe toda la amargura; si tienden su cuerpo sobre la Cruz, Maria sufre toda la violencia. ¿Quièn obra esto, sino su amor? Y en tantriste estado no puede decir lo que S. Agus-Conf.l.XIII tin en otro sentido: Pondus meum, amor meus?

p.228.

e. IX. t. I. » Mi amor es mi peso«? Porque, ò amor quanto la agravas! O amor, y quanto estrechas su corazon materno! Este amor forma un peso de hierro sobre su pecho, que la estrecha y oprime con tanta violencia, que sufoca hasta los sollozos: junta sobre su cabeza un peso, tanto mas insoportable, quanto la tristeza no le permite aliviarlo con las lagrimas: pesa sobre todo su cuerpo con una laxitud increible, que la deja todos sus miembros como quebrantados. Pero sobre todo es un peso este amor; porque pesa sobre el mismo Jesu Christo: porque en este lance no es solo Jesu Christo el que hace sentir sus dolores. Maria se vè obligada à hacerle sufrir por su parte: ambos se traspasan con mutuas heridas: sucede à este Hijo y à esta Madre lo que à dos espejos opuestos, que se envian reciprocamente lo que reciben con una especie de emulacion, y multiplican los obgetos hasta el infinito. Asi su dolor se aumenta sin medida, mientras que las olas que levanta, combaten unas.

DE LA SEMANA DE PASION.

unas à otras por un continuo flujo y reflujo: bien que el amor de la santa Virgen es mas desgraciado, porque sufre con Jesu Christo y no le consuela; parte con èl sus dolores, y no los disminuye: al contrario se vè obligada à aumentar las penas del Hijo, comunicandolas à la Madre.

Pero detengamos aqui nuestros pensamien- como devetos; no intentemos representar quales son los rar imitar el dolores de Maria, ni comprehender una cosa in- dolor de Ma comprehensible. Meditemos el exceso de su pe- ria. Despues de la muersar, y procuremos mas imitarlo que entenderlo; te de su mui y à egemplo de esta Virgen, llenemos el cora- amado todo zon de la pasion de su Hijo de tal manera du- la disgusta rante esta semana en que celebramos el misterio, do, y hasta que la abundancia de este dolor, cierre para què punto siempre la puerta à las alegrias del mundo. Ha! la es inso-Maria no puede sufrir la vida; despues de la vida. muerte de su mui amado, nada es capaz de agradar à sus ojos. Por ella, ò Eterno Padre, no es menester que el Sol se eclipse, ni apagar las antorchas del Cielo; và para la Virgen no tienen luz alguna: no es necesario que la tierra tiemble, ni que se cubra de horror toda la naturaleza, ni que los elementos amenacen sepultarse en su primer caos: despues de la muerte de su Hiio, todo la parece cubierto de tinieblas; la figura de este mundo pasò para Maria, y à qualquier parte que buelva su vista, solo descubre S.Aug. Conf. en todas una sombra de muerte: Quidquid aspi- 1.IV. c. IV. ciebam mors erat.

t. I. p. 100.

Esto mismo deve causar en nosotros la Cruz Disgusto y de Jesus. Si sentimos sus dolores, yà no puede desprecio tener el mundo dulzuras para nosotros; las es- que la Cruz-

de Jesus de-

nos à todos los deleites. de esta tristeza.

ve inspirar- pinas del Hijo de Dios deven aver arrancado sus flores; y la amargura que nos dà à beber, dey vanidades ve aver hecho molesto el gusto de los deleites. del mundo. Dichosos mil veces, ò divino Salvador, dicho-Santa triste-sos los que dais à beber vuestra hiel; dichosos mos de sacar aquellos que vuestra ignominia ha hecho ridide sus heri- culas las vanidades, y que han fijado vuestros das: frutos clavos à vuestra Cruz de tal modo, que ya no pueden levantar sus manos, ni estender sus brazos sino al Cielo! Estos son, hermanos mios, los sentimientos que devemos concebir en estos santos dias à la vista de la Cruz de Jesus. De sus heridas devemos sacar una salūdable tristeza: tristeza verdaderamente santa, verdaderamente fructuosa, que destruya en nosotros todo el amor del mundo, que disipe todo su brillo, y que nos haga llevar un luto eterno de nuestras vanidades pasadas en los amargos pesares de la Penitencia. Pero quizàs esta tristeza os parece mui sombria, y este estado mui duro; no os podeis acostumbrar à las penas. Bolved los ojos à Maria, que su constancia os inspirarà firmeza, y su resignacion os manifestarà que sus disgustos no carecen de gozo: esta es mi segunda parte.

#### PUNTO SEGUNDO.

Tres modos conque se pueden dominar las aflixiones.

Ara entender solidamente hasta donde llega la resignacion de la bienaventurada Maria, importa advirtais con cuidado que de tres modos mui considerables pueden dominarse las aflixiones, y esto deveis pesar atentamente. Lo pri-

DE LA SEMANA DE PASION. primero se dominan las aflixiones, quando se disipa toda la tristeza, y se pierde todo el sentimiento: entonces se apacigua el dolor enteramente, y se logra todo consuelo. En segundo lugar se dominan, quando todavia agitada y turbada el alma del mal que siente, no deja de sufrirlo con paciencia; se halla turbada pero resuelta. Y en tercer lugar se dominan, quando se siente todo el dolor, sin sufrir alguna turbacion; lo que voy à explicar mas claramente.

En el primero de estos tres estados, como Efectos que todo el dolor pasò, se goza de una perfecta tranquilidad. » Estoy lleno de consuelo, me baño nos produce n en el gozo", dice San Pablo; en medio de para con el las aflixiones, parece que una alegria divina y dolor. superabundante me ha quitado todo el sentimiento. En el segundo, combate el dolor con la paciencia: y en esta pertinaz lucha, aunque el alma tuviera fé, no puede ser sin agitacion. » Al » contrario, dice Tertuliano, se agita con el » mismo esfuerzo que hace para no agitarse": In boc tamen mota ne moveretur. " Y aunque su anima, n. 10, » flaqueza no la abata, se agita por su resisten- P-309. » cia, y su misma firmeza la balancea con su » constancia": Ipsa constantia concussa est adversus inconstantiae concussionem. Mas ay un tercer estado, en que Dios dà tal fuerza contra el dolor, que se sufre la violencia, sin que se turbe la tranquilidad, y al que no se llega sin un gran milagro. En el primero de estos tres estados ay tranquilidad que destierra todo el dolor; en el segundo, dolor que impide la tranquilidad; pero el tercero une ambas cosas, y junta Tom. VI. un

SERMON I. PARA EL VIERNES un extremo dolor con una sublime tranquilidad.

Comparamar agitado.

Job. XXX.

12.

Acaso todo esto os parecerà confuso, y cion del do- quiero proponerlo tan claramente que todos lo lor con un comprehendan. Esta comparacion que he tomado de las santas Escrituras os lo explicarà. Con mucha razon se compara ordinariamente el dolor à un mar agitado. En efecto tiene el dolor sus amargas aguas, que hace entrar hasta lo profundo del alma: Quoniam intraverunt aquae us-Ps.LXVIII que ad animam meam. Tiene sus impetuosas olas, que impele con violencia: Calamitates oppresserunt quasi fluctibus: » Mis males me sepulta-» ron, como bajo las olas": Se eleva el dolor à oleadas como el mar, y muchas veces quando se cree apaciguado se levanta con nueva furia. Como el dolor se parece al mar, advierto que Dios le reprime por los tres modos con que veo en la Historia sagrada que domò Jesu Christo las aguas.

Tres modos conque Dios nosotros el dolor, sememò las aguas 26.

Ibid.6.

5.

Domina las aguas, y los vientos, y les manreprime en da que se apaciguen; y luego se sigue, dice el Evangelio, un gran calma: Facta est tranquijantes à los litas magna. Asi derramando su espiritu sobre con que Jesu una alma agitada por la aflixion, calma quando Christo do- quiere todas las olas. Nullam requiem habuit ca-Matt. VIII. ro nostra: y apaciguando todas las tormentas trae la serenidad: » Ningun descanso logrè en II.Cor.VII. » la carne", dice San Pablo: ved las olas que lo agitan: Sed qui consolatur humiles, consolatus est nos Deus: » Pero Dios que consuela à » los humildes y afligidos, nos ha consolado": Ved à Dios que calma las olas dandolas la tran-

qui-

quilidad que no tenian. Algunas veces deja murmurar las aguas, y permite se levanten con una furiosa impetuosidad; impelida la nave con violencia, se vè amenazada de un proximo naufragio: Pedro que es llevado sobre las aguas, teme ser sepultado en sus abismos; no obstante Jesu Christo govierna la nave, y para sostener à Pedro que tiembla de temor, le dà la mano. Asi en los dolores violentos, se muestra el alma agitada de tal modo que parece và à ser tragada: Gravati sumus supra virtutem: " La gra- II.Cor.I. 8. » vedad de los males de que hemos sido opri-» midos, fue excesiva y superior à nuestras » fuerzas". No obstante que Jesu Christo la sostiene tan bien, que ni los vientos, ni las tormentas, la arrebatan; y este es el segundo modo. En fin el ultimo con que Jesu Christo domò el mar, el mas noble y mas glorioso, es soltando la brida à las tormentas, permitiendo à los vientos que agiten las olas, y las impelan hasta el Cielo. Sinembargo no se comueve en esta tormenta; al contrario camina sobre las aguas con una maravillosa seguridad; y pisando las olas irritadas, parece que se gloria en provocar este indomable elemento, aun en medio de su mayor furia. Asi suelta la brida al dolor, y le deja obrar en toda su fuerza: » Para que no » pongamos nuestra confianza en nosotros misnos, sino en Dios que resuscita los muertos": Ut non simus fidentes in nobis: sed in Deo qui suscitat mortuos. No obstante la constancia siempre segura en medio de este rumor y tumulto, camina con paso igual y tranquilo, sobre es-F 2 tas

Ibid.9.

SERMON I. PARA EL VIERNES tas olas vanamente comovidas, que la tocan sin balancearla, y se ven obligadas, contra su naturaleza, à servirla de sostenedor: y este es el tercer modo con que Jesu Christo domina las aflixiones.

Constancia lores ; su serenidad no que la rodean.

Representaos, Christianos, que teneis una Maria enme imagen de lo que pasa en la santa Virgen, quandio de los do mira à Jesu Christo muriendo. Es verdad mayores do- que la tristeza levanta con un impetu espantoso sus olas, que parecen amenazar el Cielo, emobstante las bistiendo la constancia de esta Virgen Madre, con todo quanto el dolor tiene de mas terrible: y parece cava en los abismos, quando no descubren sus ojos mas que los horrores de la muerte; pero no creais que por esto se turbe. Maria no quiere suspender sus dolores, porque ellos la hacen semejante à su Hijo: no pone limites à su aflixion, porque no puede contener su amor: no quiere consuelos, porque su Hijo no encuentra consolador. No os pide, ò Padre Eterno, que modereis su tristeza; cuida de no pedir socorro en el momento que vè vuestra indignacion tan declarada contra vuestro Hijo, que la obliga à quejarse, que vos mismo le desamparais. No. no pretende mejor trato; es menester que diga Ps. XLI. 8. con Jesu Christo, que todas vuestras olas la han inundado: no quiere perder una gota, y sentiria no padecer todos los males de su mui amado. Asi aunque sus dolores crezcan, si puede ser, hasta el infinito; es justo dejarlos aumentar: no permitirà el Espiritu Santo que su tem-

plo sea comovido; » Puso los cimientos sobre Psalm. LXXXVI.1 27 lo alto de los santos montes": Fundamenta

ejus.

olas; ni permitirà que esta fuente tan pura, que conservò con tanto cuidado del cieno de la concupiscencia, se enturbie, y mezcle con el torrente de las aflixiones. Aquella alta parte del alma, en que colocò su asiento, siempre guardarà su serenidad, à pesar de las tormentas que la rodean.

Si quereis que os descubra la razon, permitidme os descubra en pocas palabras un miste-firmeza del rio que podreis meditar de espacio en estos santos dias. El docto y eloquente San Juan Chri- y en sus masostomo, al considerar al Hijo de Dios cercano yores doloà espirar, no se cansa de admirar como se posee res. en su agonia; y meditando profundamente esta verdad, hace esta hermosa observacion. La vis LXXXV. t. pera de su muerte, dice este santo Obispo, su- ViII. p. 505 da, tiembla, y se estremece, tan terrible le parecia la representacion de su suplicio; y en lo mas fuerte de los dolores, se manifiesta enteramente mudado, y no le afligen los tormentos. Habla con aquel dichoso ladron con tranquilidad, y sin comocion; considera y reconoce distintamente à los suyos que estàn junto à su Cruz, les habla y les consuela: despues lee en los Profetas, que se le prepara todavia una amarga bebida; levanta la voz para pedirla, y la prueba sin alterarse; y en fin aviendo advertido que quanto tenia que hacer estava cumplido, entrega luego el alma à su Padre; y lo hace con una accion tan libre, tan pacifica, y tan premeditada, que es mui facil juzgar que, » Na-» die se la quita, sino que èl mismo la entrega

Admirable Hijo deDios en su agonia

" con entera voluntad": Nemo tollit eam à me, Joan.X. 18. sed ego pono eam à me ipso.

Por que el temor del mal le aflige tanto, quanre. Què ha ypor su cons paz que ma-Calvario.

¿Què significa esto, Christianos? Como es que el temor del mal le aflige tanto, quando el mismo mal parece que no le hiere? Sè bien que do el mismo pudiera responderse, que la economia de nuesmil parece tra salvacion es obra de fuerza y de flaqueza. que no le hie Asi queria manisestar por su temor, que era coquerido ma mo nosotros sensible à los dolores, y hacer ver nifestarnos por su constancia, que sabia moderar todos sus por su temor movimientos, y hacerlos ceder como queria à la voluntad de su Padre. Sin duda es solida esta causa mas a- razon, mas si sabemos penetrar à fondo el misparente de la terio, encontraremos alguna cosa mas elevada nifiesta en el en esta conducta de nuestro Salvador. Me parece pues, que la causa mas aparente de que el Calvario vea tan pacifico, al que el huerto de las Olivas viò tan turbado; es que en la Cruz y sobre el Calvario està en la misma accion de su sacrificio, y no ay accion que deva hacerse con animo mas tranquilo. Tu que asistiendo al santo sacrificio dejas vagar tu alma segun es impelida de la curiosidad, ò de la pasion, deten el curso à ese movimiento. Ha! No has penetrado todavia que es el sacrificio!

Què es el sa-· crificio: momo y de co-

El sacrificio es una accion con que das à deracionque Dios tus omenages, ¿y quièn no sabe por expepide: como riencia que todas las acciones de respeto piden se raita al una moderacion tranquila y sosegada? Este es do à Dios, el caracter del respeto. Dios pues que penetra Tranquili- hasta lo intimo de nuestros corazones, vè que dad de ani- se falta al respeto devido à su Magestad, si el razon que alma no se compone reglando todos sus movi-

mien-

mientos. De consiguiente no ay cosa mas ver- deve tener dadera, que el que el Pontifice deve sacrificar con un espiritu tranquilo: y aquel azeyte con que lo consagran en el Levitico, ese simbolo sagrado de la paz que derraman con abundancia sobre su cabeza, le avisa que deve tener la paz en el alma, y apartar todos los pensamientos que turbarse, y estorven la aplicacion, y que la deve tener igualmente en el corazon, calmando todos los movimientos que turban la serenidad. O Jesus, divi- ya no quiere no Pontifice mio, sin duda por esta razon os manifestais tan tranquilo en vuestra agonia. Es verdad que aparece turbado en el huerto de las cion. Olivas; pero " Es una turbación voluntaria", Tract. LX. in dice San Agustin, que èl mismo se excitava. part. II. pag. ¿Y por què razon, Christianos? Porque se con- 664. 665. siderava como la victima; queria obrar como victima; y tomava, si es permitido decirlo asi, la accion y posicion de una victima, dejandola arrastrar al altar temblando y con horror. Pero luego que es altar, y empieza à hacer la funcion de Sacerdote; luego que levanta sus inocentes manos para presentar la victima al Cielo irritado, yà no quiere sentir turbacion alguna, ni manifestar temor; porque este parece denota alguna repugnancia; y aunque sus movimientos dependen de tal modo de su voluntad, que no se turba la paz de su alma, ni aun quiere sufrir la menor apariencia de turbacion; para que entendais, hermanos mios, que es un Pontifice misericordioso, que sin fuerza y sin violencia, con un animo tranquilo, y un aspecto sereno, se immola à sì mismo voluntariamente, impelido del amor

el Pontifice que sacrifica Turbacion voluntaria. de Jesus:por què razon empieza à por què luego que està en el Altar sufrir la menor apariencia de turba-

amor de nuestra salvacion. De aqui nace esa accion pacifica y serena, que hace en medio de in Joan, t. III tantos dolores, que » Muera con mas sosiego, dipart.2. pag. » ce San Agustin, que acostumbramos nosotros 8o3. 22 dormirnos ".

Como se co-Maria: que deve ense-narnos su lacion continua que haccion de Simeon.

Ved, Christianos, el gran misterio que os pia este gran avia ofrecido descubrir; mas no creais que està misterio en concluido en la persona de Jesu Christo: inspira este sentimiento à su santa Madre, porque deve tener parte en el sacrificio; deve tambien egemplo. Ob immolar à este Hijo; y por esto se acomoda como èl, se mantiene en pie junto à la Cruz, pace de su Hi- ra manifestar una accion mas deliberada; y no jo, despues obstante de todo su dolor, le ofrece con todo de la predi-corazon al Eterno Padre, para ser la victima de su venganza. Hermanos mios, despertad vuestras atenciones, venid à aprender de esta Virgen à sacrificar à Dios con constancia lo que mas amais. Ved à Maria al pie de la Cruz que se arranca el corazon, para entregar su unico Hijo à la muerte: ofrece, no una vez, sino que no cesa de ofrecerlo, desde que el buen Simeon la predijo de parte de Dios, las estrañas contradicciones que devia sufrir. Desde aquel tiempo le ofrece en todos los momentos de su vida, y concluye la oblacion en la Cruz. ¿Con què resignacion? Esto no alcanzo Yo à explicaros: "juzgadla vosotros por el Evangelio, y por la consequencia de sus acciones.

Por què la Ha! " Vuestro Hijo, la dice Simeon, serà suspension en que si- » el blanco de las contradicciones, y vuestra meon la de- » alma, ò Madre, serà traspasada con un cuja es infini- n chillo". Palabra espantosa para una Madre.

Es

Es verdad que este buen viejo nada la dice en tamente do-lorosa: quan particular de las persecuciones de su Hijo; pe- cruel es esta ro no creais, que por eso quiera escusar su do- incertidumlor; no lo creais, Christianos; esto es lo que la bre. aflige mas, porque al no decirla nada en particular la deja temerlo todo. No ay cosa mas ruda ni horrorosa que esta cruel suspension de una alma, amenazada de algun gran mal, y que no puede saber qual es. Ha! Esta pobre alma confusa, y asustada, amenazada por todas partes de espadas pendientes sobre su cabeza, que no sabe por donde ha de guardarse, muere en un momento mil muertes. Su temor siempre ingenioso en atormentarla, ignorando su destino y el mal que se le prepara, recorre todos los males unos tras otros, y forma de todos ellos su suplicio: asi sufre todo el dolor que dà una prevision segura, con toda esta importuna inquietud, toda la angustia y anxiedad que trae un temor dudoso. En tan cruel incertidumbre, es una especie de descanso, el saber de què golpe se ha de morir; y San Agustin dice con razon. que » Es menos duro sin comparacion sufrir una De Civ. Dei » sola muerte, que el temerlas todas ": Longe lib.I. c. II. satius est unam perpeti mariendo, quam somnes t.VII.p.12. timere vivendo. Smile made I land I

Asiese trata à la divina Virgen: O Dios la Y Dios en la què poco escusais su dolor! ¿Por què, Señor, la afligis por tantas partes? A lo menos sepa lo que ha de esperar: ò no la digais nada de su mal, para no atormentarla con la prevision; ò ble tranquidecidla todo el mal para quitarla el susto. No lidad: los serà asi, Christianos, se la quiere probar: se le

Tom. VL pre-

Intento de conducta que sigue con Maria. Su admirados actos de su resignacion.

predicirà, para que lo sienta mucho tiempo; y no se le dirà lo que es, para no quitar al dolor el aumento que le añade el susto. O prevision! Jer. II. 12. O susto! O Cielo! O tierra! Y ò mortales admiraos de esta constancia! Obstupescite! Lo que se le dice la hace temerlo todo: lo que se egecuta la hace sentirlo todo. Notad no obstante su tranquilidad: ;no pregunta que sucederà? ni murmura aora de lo que sucede: Dios lo ha querido, es menester quererlo. El temor no es curioso; el dolor no es impaciente: el primero no se informa de lo venidero; suceda lo que quiera, es menester someterse: el segundo no se queja de lo presente; Dios lo ha querido es preciso resolverse. Estos son los dos actos de resignacion; prepararse à todo lo que Dios quiere, resolverse à todo lo que hace.

Horrible espectaculo io le presentan continua mente. Su sentimiento à la voluntad del Padre.

Maria asustada en su prevision, mira yà à que los do- su Hijo como una victima: le vè todo cubierlores venide to de heridas; le mira como sepultado en sus faros de su Hi jas; le es, le dice, » Un hacecillo de mirra que » descansa entre sus pechos": Fasciculus myrrhae dilectus meus mihi. Es un hacecillo de perfecto con mirra, dice, porque està siempre su muerte presente à mis ojos. Espectaculo horrible para una Madre! Dios mio, vuestro es; haced en èl vues-Cant. I. 12. tra voluntad; todo lo consiento: le vè dar el suplicio en la Cruz. Acabad ò Eterno Padre; si solo falta mi consentimiento para entregar mi Hijo à la muerte; le doy pues que vos quereis: aqui estoy para subscrivir à todo: mi accion os manifiesta que estoy preparada: descargad sobre èl toda vuestra indignacion, no os contenteis

con

DE LA SEMANA DE PASION.

con descargar sobre èl, tomad vuestra espada para atravesar mi alma, rasgad todas mis entrañas, arran cadme el corazon quitandome à este amado Hijo.

Ay! Hermanos mios, no puedo mas. Que- que nos haria exortaros; pero Maria os hablarà, ella os dirà, que no salgais de este lugar sin dar à Dios que mas ama lo que mas amais. ¿Es un marido, ò es un hijo? mos. Venta-No lo perdeis por depositarlo en sus manos, to- jas de este do lo bolverà aumentado cien veces. Maria recibe mas de lo que le dà. Presto le darà Dios à su mui amado Hijo; y mientras espera, quitandoselo por tres dias, la dà para consolarla à todos los Christianos por hijos:que es con lo que voy à concluir.

Exortacion ce de dar à Dios todo lo

#### PUNTO TERCERO.

L discipulo mui amado de nuestro Salva- Como la san dor, al querido Hijo de la santa Virgen, y al primogenito de los hijos, que Jesu Christo en el Apocasu Hijo le diò en la Cruz, toca el representaros lipsi. Qual es el misterio de esta maravillosa fecundidad: y la fé de la Iglesia sobre lo hace en el Apocalipsi por una excelente fi- el modo con gura. » Apareciò, dice, una gran señal en el que concibiò » Cielo; una muger cercada del Sol, que tenia » la Luna à sus pies, y la cabeza coronada de » Estrellas; y dava grandes gritos en los dolores n del parto". San Agustin (a) nos asegura que Serm. IV. de esta muger es la santa Virgen; y seria facil hacer Simb.ad Calo ver por muchas razones convincentes. Pero thec. cap.I. como explicaremos este parto doloroso? Si san t.VI.p. 575.

ta Virgen se representa

Digitized by Google

<sup>(</sup>a) La obra que el Señor Bossuet atribuye à S. Agustin no es de este Padre, sino de un Escritor mui inferior à este Doctor grande.

bemos, porque esta es la fé de la Iglesia, que Maria fue exceptuada de esta comun maldicion de todas las Madres, y que pariò sin dolor, como concibiò sin corrupcion, ¿como explicaremos estas contrariedades aparentes?

Dos partos de Maria tro de los fie les: el uno sin fatiga y rencia.

Devemos entender dos partos de Maria: pauno de Jesu riò à Jesu Christo, y pariò à los fieles; quiero Christo y o- decir, pariò al inocente y pariò à los pecadores: pare al inocente sin fatiga; pero era menester que pariese à los pecadores entre dolores el otro entre y gritos; y os convencereis de ello, si considedolores y gri rais atentamente à què precio los compra. Es tos. Por que menester que le cueste su Hijo unico: no puede ser Madre de los Christianos, sino entrega à la muerte à su mui amado: ò fecundidad dolorosa! Pero es menester explicarosla travendo à vuestra memoria aquella verdad importante, de que era voluntad del Eterno Padre, hacer nacer los hijos adoptivos por la muerte del Hijo verdadero. Ha! ¿Quièn no se enternecerà à la vista de un espectaculo tan hermoso?

Immensa caridad del Pa dre en el modo con dopta por sus hijos.

A la verdad no se puede admirar bastante esta imensa caridad con que el Padre nos ha escogido por hijos. Engendrò en la eternidad un que nos a- Hijo que le es igual, que hace las delicias de su corazon, y que satisface su amor como èl agota su fecundidad; y no obstante, ò bondad! O misericordia! Teniendo este Padre un Hijo tan perfecto no deja de adoptar otros: la caridad que tiene à los hombres, ese amor inagotable y superabundante, hace que dè hermanos à este primogenito, compañeros à este unico, y en fin coherederos à este amado de su corazon: hace

algo mas, y vais à verlo en el Calvario. No solamente junta à su propio Hijo, hijos que adopta por misericordia; sino lo que excede toda capacidad, entrega su propio Hijo à la muerte, para que nazcan los adoptivos. ¿Quièn adoptaria à tanta costa, de dar un hijo propio por estraños? No obstante esto es lo que hace el Eterno Padre.

No soy yo el que lo digo, Jesus nos lo en-Su amor es seña en su Evangelio. " Tanto amò Dios al principio de » mundo". Oid mortales, ved el amor que Dios cion: quannos tiene, y que es el principio de nuestra adop. to le cuesta. cion; " Que diò à su Hijo unico": Ha! ved Joan.III.16 al Hijo unico entregado à la muerte; pareced aora hijos adoptivos; » Para que los que creen no perezcan, sino que logren la vida eter-» na". Veis claramente, que entrega su propio Hijo à la muerte, para hacer nacer los hijos de adopcion; y que esta misma caridad del Padre que le entrega, que lo abandona, y lo sacrifica, nos adopta, nos vivifica, y nos reengendra: como si el Eterno Padre visto que solo se adoptan hijos quando no los ay legitimos, su amor inventivo, è ingenioso le huviese inspirado para nuestro bien el intento misericordioso, de perder en cierto modo à su Hijo, para dar lugar à la adopcion, y hacer morir al unico heredero, para hacernos entrar en sus derechos. Inferid aora hijos de adopcion quanto costais al Eterno Padre!

Mas no os persuadais que à Maria le cues- de la nueva te menos caro: es la Eva de la nueva alianza, alianza. Say la Madre comun de todos los Fieles; pero bace de su

Maria, Eva

Hijo con el deve costarle la muerte de su primogenito, es Eterno Padre, para ser menester que se junte al Eterno Padre, y que Madre de ambos entreguen de acuerdo su comun Hijo al todos los fie-suplicio. Para esto la llama la Providencia al les. Qual es el mas dolo- pie de la Cruz; viene à imolar à su Hijo verroso de to-dadero: à que muera para que los hombres vidos los gol- van. Viene à recibir nuevos hijos: » Muger, pes que atra-viesan su al- " dice Jesus, ve aì à tu Hijo": O parto verdaderamente doloroso! O fecundidad que la ago-Joan. XIX. via! Porque ; quales fueron sus penas al oir aquella voz moribunda del ultimo à Dios de su Hijo? No, no temo aseguraros que de todos los golpes que traspasan su Alma, este es sin

Pintura del dolor de S. ria en la muerte desu Hijo.

duda el mas doloroso. Me acuerdo, Christianos, que San Pauli-Melania des no, Obispo de Nola, hablando de su parienta pues de la Santa Melania, à la que de una numerosa fadesolacion milia solo la quedava un niño, nos pinta su dode su fami-lia como re- lor con estas palabras: " Estava, dice, con el » este niño, el resto infeliz de una gran ruina; dolor de Ma, que lejos de consolarla, solo servia à aumen-" tar sus dolores, pues parecia aversele dejado, » mas para recordarle sus sentimientos, que pa-» ra reparar sus desgracias". (1) No os parece, hermanos mios, que estas palabras se han dicho, para representar los dolores de la divina Maria: " Muger, dice Jesus, aì tienes à n tu Hijo": Ecce filius tuus. Este es el ultimo à Dios, dice Maria: aora me dejais: Pero ay! ¿ Que hijo me dais en vuestro lugar? ¿ Tan ca-

<sup>(1)</sup> Unico tantum sibi parvulo, incentore potius quam consolatore lacrymarum, ad memoriam potius quam ad compensationemaffectuum derelicto. Epist. XXIX.ad Sever.p. 180.

DE LA SEMANA DE PASION. caro me ha de costar Juan? Que! un hombre mortal, por un Dios hombre! Ha! Funesto y cruel cambio! triste è infeliz consuelo!

Lo veo, divino Salvador mio, no tanto in- Salvador dátentais consolarla, como hacer imortales sus dolores. Su amor acostumbrado à un Dios, al encontrar en su lugar un hombre mortal, sen- la fuerza de tirà mucho mas lo que la falta; y este hijo que la dais, mas parece que se presenta à su vista hacerse Mapara recordarla sus sentimientos, que para re- dre de los parar sus desgracias. Asi esta palabra que la mata, la hace fecunda: entra à ser Madre de · los Christianos en medio de una aflixion que no tiene limites. Saca de sus entrañas estos nuevos hijos con la espada y el hierro, y abre su corazon con una increible violencia, para que entre en èl este amor de Madre, que deve tener à todos los Fieles.

Christianos, hijos de Maria; pero hijos de sus penas, hijos de sangre y de dolores, ;podreis oir sin lagrimas los males que aveis causado à lor y lagrivuestra Madre? ¿Podeis olvidar los ayes con que os pare? El Eclesiastico decia en otro tiempo: » No olvides los llantos de tu Madre ": Gemitus Matris tuae ne obliviscaris. Christiano, hijo de la Cruz, à ti se dirigen estas palabras: quando el mundo te atrae con sus deleites; pa- tas. Quienes ra desviar la imaginación de sus perniciosas de- son sus deslicias, acuerdate de las lagrimas de Maria, y nunca olvides los llantos de esta caritativa Madre: Gemitus matris tuae ne obliviscaris. En las violentas tentaciones, quando ya casi te faltan las fuerzas, que balancean tus pies del cami-

Intento del dola à San Juan por hijo. Qual es la affixion de Maria al

Memoria que deven tener del domas de esta Madre, quãdo el mundo los atrae con sus deleites, y tentaciones violennaturaliza-dos hijos.

mino recto, que la ocasion, el egemplo, ò el ardor de la juventud te estrecha, no olvides las lagrimas de tu Madre: Ne obliviscaris. Acuerdate de las lagrimas de Maria, acuerdate de los crueles dolores con que rasgaste su corazon en el Calvario, dejate penetrar del grito de una Madre. ¿Miserable en què piensas? ¿Quieres erigir otra Cruz para clavar à Jesu Christo? ¿Quieres mostrar à Maria crucificado su Hijo otra vez ? ¿Quieres coronar su cabeza de espinas, pisar à su vista la sangre del nuevo testamento, y con un tan horrible espectaculo, abrir de nuevo todas las heridas de su amor materno? No permita Dios, hermanos mios, que seamos tan desnaturalizados! Degemonos penetrar de los gritos de Maria.

Abuso de las gracias, profanacion endurecimié to de los son golpes tan sensibles para Maria como sus dolores.

Hijos mios, nos dice, hasta aqui nada he sufrido, por nada cuento todos los dolores que me de los Sacra. han afligido en la Cruz; el golpe que me dais mentos, im- con vuestras culpas, es el que verdaderamente penitencia, y me hiere. He visto morir à mi amado Hijo; mas como sufria por vuestra salvacion. Yo misma Christianos, quise immolarme, y bebì esta amargura con gusto. Hijos mios, creed à mi amor: me parece que no sentí aquella herida, quando la comparo à los dolores que me causa vuestra impenitencia. Quando veo que sacrificais vuestras almas al furor de Satanàs; quando veo perder la sangre de mi Hijo haciendo inutil su gracia, hacer un juguete de su Cruz con la profanacion de sus Sacramentos, ultrajar su misericordia, abusando tanto tiempo de su paciencia; quando veo que añadis la insolencia al delito, que en

me-

DE LA SEMANA DE PASION. medio de tantos pecados despreciais el remedio de la Penitencia, ò que lo convertis en veneno con vuestras continuas recaidas, amontonando sobre vosotros tesoros de odio y de furor eterno con vuestros endurecidos è impenitentes corazones: entonces, entonces me siento herida en lo mas intimo; esto es, hijos mios, lo que traspasa mi corazon, y me arranca las entrañas.

Reparad, hermanos mios, si oìs lo que Maria os dice en el Calvario. Estos gritos, estas resuenan en palabras son las que oireis resonar en todos los el Calvario. angulos de este monte, si os acercais à èl en estos santos dias. A este lugar os convido todo este sagrado tiempo de la pasion: Aqui la san- nuestros cogre y las lagrimas, los crueles dolores del Hijo, la compasion de la Madre, la rabia de los enemigos, la consternacion de los discipulos, los gritos de las mugeres piadosas, las blasfemias que vomitan los Judios, la voz del ladron que pide perdon, la de la sangre que solicita misericordia, la de vuestros pecados que provoca la justicia, haràn en vuestros corazones impresiones propias, para haceros entrar en los sentimientos que os piden los grandes misterios que se obran para vuestra redencion: y despues de aver recogido el fruto, y averlos cumpido en vosotros, recibireis la consumacion in la Glotia, que os deseo.

Gritos que impresion que deven hacer en

# SERMON II.

PARA EL VIERNES DE LA SEMANA DE PASION.

# DE LOS DOLORES

# DE MARIA SANTISIMA.

constancia additional desposiciones: misterio que contienen. Quan inconcebible es la reciproca amistad del Hijo y de la Madre. Excelencia y ventajas de la perfectisima union de Maria con el Eterno Padre: poder de esta Madre sobre el corazon de su Hijo. Maria Madre comun de todos los fieles: como los ba producido: qual es la medida del amor que les tiene. En què consiste la verdadera devocion à la santa Virgen: quienes son los devotos supersticiosos, y quales los que Maria reconoce por sus bijos.

Dicit Jesus Matri suae: Mulier, ecoe Filius tuus. Deinde dicit discipulo: Ecce mater tua.

Jesus dijo à su Madre: Muger ai tienes à tu hijo. Despues dijo à su discipulo: Ai tienes à tu Madre. Joann. XIX. 26.

Quan ingenioso es el amor en el fin de la vida. Porquè entonces ma nifiesta sus mas bellas invenciones, y sus mas ge nerosos afec tos.



l es ingenioso el amor, si alguna vez produce grandes y nobles esfuerzos, es preciso confesar que particularmente en el fin de la vida, es quando manifiesta sus mas bellas invenciones, y sus mas generosos em-

y sus mas ge peños. Como la amistad solo parece que vive nerosos afec en la compañia del obgeto amado, quando se vè amenazada de una eterna separacion, tanto pro-

CII-

DE LA SEMANA DE PASION. ra fijarlo en su memoria, quanto una ley fatal lo aparta de su presencia. Por esto los amigos mezclan ordinariamente acciones y palabras mui notables, con los dolores y las lagrimas del ultimo à Dios; y la historia nos dà observaciones mui curiosas, de las cosas que ha podido penetrar.

La historia sagrada no las olvida, y teneis Evangelista de ello una hermosa prueba en el texto que he del amor.Li alegado. San Juan, el amado del Salvador, à beralidad de quien podemos llamar el Evangelista del amor, en su extrecuidò de conservarnos las ultimas palabras, con ma necesique su amado Maestro quiso honrar al morir à dad. su santa Madre, y à su buen amigo; quiero decir, à las dos personas que mas amava. O Dios mio! Què dignas de ser meditadas son estas palabras, y quanta materia pueden dar à buenas reflexiones! Por què ¿pregunto, hermanos mios, ay cosa mas agradable, que ver al Salvador Jesus, tan liberal aun en su extrema necesidad? Ha! Muchas veces ha dicho que su Joan.XVIII caudal no està en la tierra; que ni aun ha tenido 36. donde reclinar su cabeza: y quando està en la Luc.IX. 58. Cruz, que el Soldado avaro reparte sus vestiduras, y sortea su misteriosa tunica; de modo Joan. XIX. que parece que la rabia de sus verdugos, nada 24. le deja de que pueda disponer en favor de los suyos: ¿no os persuadis, Christianos, que sale de este mundo, sin dejar alguna preciosa prenda de su amist ad?

La antiguedad decantò mucho la accion de Accion mecierto Filosofo (a), que no dejando al tiempo la necesidad H 2 de

Juan es el

morable que sugiriò á un

<sup>(</sup>a) Eudami das de Corintho.

Filosofo es- de morir con que mantener su familia, advirtiò tando para de morir con que mantenet su familia, advirto morir. El a- legar à sus amigos en su testamento à su Mamor obliga dre y à sus hijos. Lo que la necesidad sugiriò à hacer à Je- à aquel Filosofo, obliga el amor à hacer à mi sus lo mis-mo de un Maestro, de un modo mucho mas admirable. modo mas No solo dà su Madre à su amigo, sino tambien el amigo à su santa Madre; dà à los dos, y los Lucian. Dia- dà ambos, uno y otro le aprovechan igualmenseu Amicit. te: Ecce filius tuus: ecce mater tua. O bienaventurada Maria, pronunciadas estas palabras por vuestro Hijo, y nuestro Maestro, no dudamos que las dijo para consolaros, è instruirnos. Esperamos entenderlas por vuestra intercesion; y para que nos hagais comprehender las palabras con que os hiciste Madre de San Juan, os dirigimos otras que os hicieron Madre del Salvador: ambas se os han dicho de parte de Dios; pero las unas las recibisteis de la boca de su Hijo unico, y las otras se os digeron por el ministerio de un Angel, que os saludò en estos terminos: Ave gratia plena.

Entre los obgetos admirables que nos pre-Como se posee Jesus en senta la Cruz del Salvador, el que nos hace la Cruz, y advertir San Juan Chrisostomo, tratando del se manifiesta absoluto due Evangelio que hemos leido esta mañana, es digabsoluto due no de sus ac- no à mi parecer, de una consideracion mui parciones. Por ticular. Contemplando este grande Obispo al que la repre-sentacion de Hijo de Dios cercano à espirar, no se cansa de su suplicio admirar como se posee en su agonia, y como se le asusta tan-manifiesta absoluto dueño de sus acciones. La to, y la pre- vispera de morir, dice este santo Prelado, susencia del mal parece da, tiembla, y se horroriza, por lo terrible que que le hiere se le presenta la imagen de su suplicio; y en lo tan poco. fuer-

fuerte de sus dolores, se manifiesta otro hom- In Joann. bre, à quien no hieren los tormentos. Habla con LXXXV, t. el dichoso ladron mui tranquilo: reconoce y VIII. n. s. considera distintamente à los de los suyos que p.505.506. estàn junto à su Cruz, les habla, y los consuela; y en fin al ver que todo estava cumplido, y que avia egecutado exactisimamente la voluntad de su Padre, le entrega el alma, con una accion tan pacifica, tan libre, y tan premeditada, que es facil inferir que » Nadie se la quita, » sino que la dà de su entera voluntad ", como èl mismo lo asegura: Nemo tollit eam à me, sed Joan. X. 18. ego pono eam à me ipso. ¿Què quiere decir esto, pregunta San Juan Chrisostomo? ¿Como es que el temor del mal le aflige tanto, y el mismo mal parece que no le hiere? Sin duda es este el punto en que la economia de nuestra salvacion devia manifestarse juntamente, obra de esfuerzo y de debilidad. Queria mostrar en su temor, que era sensible como nosotros à los dolores, y hacer ver en su constancia, que sabia dominar sus inclinaciones, y sugetarlas à la voluntad de su Padre. Esta es la razon que podemos sacar de San Juan Chrisostomo; y os confieso que no me atreveria à anadirle mis pensamientos, si el asunto que trato no me obligare à ello.

Considero pues al Salvador pendiente en la vador tendi-Cruz, no solo como una victima inocente, que voluntariamente se consagra por nuestra salva- Cruz, imita cion; sino como un padre de familia, que vien- à un padre do se acerca su ultima hora, dispone de sus bie- de familias, nes por su testamento; y sobre una verdad tan acercar su

Como el Sal do en el lecho de la

dispone de mento.

ultima hora manifiesta, fundo la siguiente reflexion. Un homsus bienes bre està enfermo en su cama; le anuncian ordepor su testa- ne quanto antes sus negocios, porque su salud està desauciada por los Medicos: y à este tiempo, por mas postrado que le tenga la violencia del mal, hace un ultimo esfuerzo para cobrar animo, y declarar su ultima voluntad con un juicio sano y entero. Me parece que mi Salvador ha hecho alguna cosa semejante à esta sobre el lecho sangriento de la Cruz. No quiero decir que el dolor, ò el temor de la muerte ayan podido turbar nunca su alma, ò le ayan impedido alguna de sus funciones; antes se seque mi lengua, que pronuncie palabra tan temeraria. Pero como queria manifestar à todos que en aquella ocasion nada hacia, que no dimanase de una madura deliberacion, juzgò conveniente portarse de modo que no se pudiese advertir la menor alteracion en su alma, para que su testamento quedase libre de toda censura. Por esto habla à su Madre, y à su discipulo en modo tan tranquilo: porque lo que tenia que decirles, devia formar una de las principales clausulas de su testamento: y ved aqui el secreto.

Derecho

El Hijo de Dios nada tenia que fuese suyo que el Hijo de Dios nada tema que ruese suyo de Dios te- sino su Madre, y sus Discipulos, pues que los nia sobre su comprava con el precio de su sangre: asi es evi-Madre y so- dente que podia disponer de ellos, como de bre sus dis-cipulos. To- bienes mui bien adquiridos. Y como en esta dos los fieles tragedia los demas discipules le abandonaestan repre- ron, solo le queda su amado Juan: à quien sentados en considero oy como un hombre que representa à Disposicio- todos los fieles, y por esto devemos estar dis-

pues-

## DE LA SEMANA DE PASION.

puestos à aplicarnos todo lo que pueda perte- nes en que necer à su persona. Advierto, Salvador mio, que tar de aplivos le dais vuestra Madre, y » Al instante to- carnos todo » ma posesion como de un bien suyo.": Et ex illa hora accepit eam discipulus in suam. Entendamos esto, Christianos. Sin duda tenemos bue- nos dà à tona parte en este legado pio: à nosotros nos dà el Hijo de Dios la bienaventurada Maria, al mismo tiempo que la dà à su amado discipulo. discipulo. Este es el misterioso articulo del testamento de Joann. XIX. mi Maestro, que me ha parecido preciso referiros, para formar despues el asunto de mi dis-

lo que le pertenezca. Maria se dos en la persona de

No espereis, hermanos mios, que examine menudamente todas las condiciones de un testamento, para hacer una exacta contraccion à las Maria para palabras de mi Evangelio; ¿no es mejor que de- asistirnos: jando sutiles comparaciones, empleemos todo quan inclinuestro cuidado en considerar atentamente el bien que se nos hace? Jesus mira à su Madre, bien por el dice el autor sagrado: como sus manos estavan amor que clavadas no podia señalarla con el dedo, y la Joann.XIX. señala con los ojos; asi se pone en estado de dar- 26. nosla con todas sus acciones. La que nos dà es su propia Madre; de consiguiente su proteccion es poderosa, y tiene mucho credito para asistirnos. Pero nos la dà para que sea nuestra Madre; y de consiguiente como nos ama mucho, tiene una grande inclinacion à hacernos bien: estos son los dos puntos que compondràn mi discurso. Para que podamos esperar alguna asistencia de una persona llegada à la Magestad divina, es preciso que su grandeza la acerque à Dios, y

Excelencia de este don. Poder de nada està à hacernos

SERMON II. PARA EL VIERNES su bondad la acerque à nosotros. Siendo Maria Madre de nuestro Salvador, esta calidad la acerca mucho al Eterno Padre: y siendo Maria nuestra Madre, su amor la abate hasta compadecerse de nuestra debilidad: en una palabra, puede aliviarnos, porque es Madre de Dios; quiere consolarnos, porque es nuestra Madre. En la deduccion de estas dos razones pretendo establecer una devocion racional à la Santisima Virgen, sobre una doctrina solida y evangelica: para la que os pido, hermanos mios, toda vuestra atencion.

#### PUNTO PRIMERO.

demediador es una de las

La calidad le mediador santa Escritura dà al Hijo de Dios, es la mas excelen de Mediador entre Dios y los hombres; es el tes que la Es que todo lo reconcilia en su persona, y el nudo critura dà al de los afectos del Cielo y de la tierra; y la san-Dios. Efecta alianza que contrajo con nosotros, nos hace tos de sume propicio à su Padre, y nos dà un acceso favodiacion en rable al trono de su misericordia. Sobre esta tre Dios y verdad està apoyada toda la esperanza de los Alianzi mui hijos de Dios: sobre cuyo supuesto, atended estrecha que como discurro. Launion que tenemos con el Salha contrai-do con Ma- vador, nos hace acercar con confianza à la Maria, escogien gestad divina: pues quando escogiò à Maria dola por su por su Madre, hizo con ella un tratado mui par-Madre: ex-celencia de ticular, por explicarme asi, y contrajo una alianesta alianza, za mui estrecha, cuya excelencia no pueden comprehender los Angeles, ni los hombres; y de consiguiente nunca podremos entender, la union

DE LA SEMANA DE PASION. union que Maria tiene con Dios, el credito y el favor que logra del Padre. En esta primera parte no tengo otro raciocinio que proponeros: pero para que podamos penetrarlo bien, procurarè deducir con orden algunas verdades, que nos haràn reconocer la santa sociedad que ay entre Jesus y Maria: de donde concluiremos, que

en el orden de las criaturas no ay cosa mas uni-

Antes de todo devo deciros, que nunca hu- amor de Ma vo Madre que amase à su hijo con una ternura ria á su Hi-jo, y el afeccomo la de Maria; ni nunca huvo hijo que ama- to de Jesus á se à su Madre con un afecto tan poderoso y sin- su Madre., cero como el de Jesus: y la prueba de ello la saco de las cosas que conocemos. Preguntad à una Madre, por què motivo en la presencia de un hijo suyo manifiesta una mocion tan notable; y os responderà, que la sangre no puede dejar de hacer su oficio; que su hijo es su carne, y su sangre, que esto mueve sus entrañas y causa comociones à su corazon: el mismo Apostol ha Ephes. V.29 dicho que » Nadie puede aborrecer su carne": Nemo enim unquam carnem suam odio babuit. Y si esto se verifica de las demàs Madres, deve ser mucho mas en la santa Virgen; porque aviendo concebido por virtud del Altisimo, ella sola diò toda la materia de que fue formada la santa carne del Salvador; de lo que saco otra

¿No os parece, Christianos, que la natura- pecie de leza ha distribuido con una especie de igualdad igualdad ha el amor de los hijos entre el padre y la madre? distribuido Por esto dà ordinariamente al padre un afecto za el amor Tom. VI. mas

consideracion.

da à la Magestad divina, que la santa Virgen. Qual era el

Con què es-

de los hijos mas fuerte, è imprime en el corazon de la Maentre el padre y la made de la company de la respectación de la respec dre. Ouan no es esta la razon de que quando alguno de los tierno y vio- dos muere, el otro se vè obligado por un sentilento devia miento natural à doblar sus afectos y cuidados? ser el amor de Maria á Me parece que esto es lo que comunmente sucede en la vida humana. Y como la purisima su Hijo. Maria no tenia hombre alguno con quien dividir el tierno y violento amor que tenia à su Hijo Jesus, no sabreis imaginar donde llegavan sus transportes, y quantas dulzuras sentia. Mas esto solo es el principio de lo que tengo que

deciros. Ouienes son

A la verdad el amor à los hijos es tan nalos que no tienen amor tural, que para no tenerlo es menester carecer a sus hijos. de todo sentimiento de humanidad. Me confecias que pue sareis no obstante, que algunas veces se juntan den aumen- ciertas circunstancias que impelen al extremo el de los pa-dres á sus hi dre Abraham creyò no tener nunca hijos de Sajos. Razones ra: ella era esteril, y ambos estavan en una que hacian edad decrepita y caduca; los visitò Dios, y les mas querido diò un hijo. Sin duda que esta causa hizo que braham: Jo- Abraham lo amase mucho mas, porque no solo sef y Benja- lo considerava como su hijo, sino como el » Himin á Jacob Considera- n jo de la promesa divina": Promissionis ficiones que lius, que su fé avia logrado del Cielo, quando servian á in- menos lo esperava. Asi vemos que lo llama Isaac, flamar el a-mor de Ma- esto es Risa; porque viniendo en un tiempo en ria á su Hi- que sus padres no lo esperavan devia ser todas sus delicias. ¿Y quien no sabe que Josef y Benjo. Rom. IX. 9. jamin eran todo el gozo de Jacob, y sus mas Ge. XXI. 6. Ge.XXVII. amados hijos, porque los avia tenido en su ex-3. tre-

DE LA SEMANA DE PASION. trema vejez, y de una muger que la mano de Dios hizo fecunda al fin de su vida? De que se infiere que son mucho mas amables los hijos, quando es admirable ò milagroso el modo con que se logran. Y quien tendrà aora expresiones bastante ardientes para pintaros los santos afectos de Maria? Quantas veces mirava à aquel amado Hijo, ò Dios! decia, Hijo mio, es posible que sois mi Hijo? ¿Quien huviera nunca creido, que quedando Yo Virgen pudiera tener un Hijo tan amable? ¿Què mano os formò en mis entrañas? ¿Còmo aveis entrado y salido, sin dejar vestigio alguno de vuestro transito? Dejo à vuestra consideracion el que estimeis quan dichosa se miraria Maria, y quales serian sus transportes con estos dulces pensamientos: porque deveis advertir, que nunca huvo Virgen, que estimase su virginidad con mas delicadeza. Lo que vais à ver con la siguiente reflexion.

Deciros que su virginidad era à prueba de Amorextratodas las promesas de los hombres, es poco; me atrevo à aseguraros, que era tambien à prueba virginidad: de las promesas de Dios. Sin duda esto os pa- quan superecerà estraño: pero basta leer la Historia del Evangelio. Presentase Gabriel à Maria, y la anuncia, que concebirà en sus entrañas al Hijo del Altisimo, al Rey, y al restaurador de Israel: ved que admirables promesas. Quien pudiera imaginarse que una muger se turbàra à noticia tan feliz: ¿ y què Virgen no olvidaria la hacemos de solicitud de su pureza con una tan buena esperanza? No la sucede asi à Maria; al contrario 32. forma dificultades. na Como es posible, dice, que

ordinario de Maria à su rior es à todas las promesas. Estimacion. que deve ins pirarnos à la pureza: desprecio que este tesoro. Luc. I. 31. Ibid. 34.

I 2

» con-

» conciba ese Hijo de que me hablais, quando » he resuelto no conocer hombre alguno "? Como si digera, de mucha honra me es, à la verdad, ser Madre del Mesias: ¿pero y mi virginidad? Aprended, aprended Christianos, à egemplo de la santa Virgen, à estimar la pureza. Ha! Què poco caso hacemos por lo comun de un tesoro tan bueno! Las mas veces la abandonamos al primero que llega, la solicita, y lleva. Y advertid que se hacen à Maria las mas magnificas promesas, que jamàs se hicieron à criatura alguna, y les hace un Angel de parte de Dios; notad todas estas circunstancias; y no obstante teme, duda, y està para decir que esto no puede ser; porque la parece que su virginidad se interesa en esta proposicion; ved en quanto aprecia su pureza. Quando viò el milagro de su parto, ò Salvador mio! Quales fueron sus gozos y sus afectos! Entonces fue quando se estimò verdaderamente bendita entre todas las mugeres; porque sola ella se librò de todas las maldiciones de su sexo : se librò de la maldicion de las esteriles por su dichosa fecundidad: se librò de la maldicion de las madres, porque pariò sin dolor, como avia concebido sin corrupcion. ¿Con què transportes abrazaria à su Hijo, el mas amable de los hijos; y mas amable en esto, que reconociendole por su Hijo, no avia alterado su integridad?

Quan pro-

Los santos Padres han asegurado que un copio es el co- razon virginal, es la materia mas propia à ser razon virgi- abrasada del amor de nuestro Salvador: esto es nal à ser abrasado por cierto, Christianos, y 10 han sacado de San Pablo.

blo. ¿Qual deveria pues ser el amor de la santa el Salvador. Virgen? Sabia mui bien, que por su pureza la avia Dios destinado à su Hijo unico: y esto mis- de Maria de mo la hacia amar mucho mas su virginidad: por via hacerle otra parte el amor que tenia à su virginidad, la hacia encontrar mil dulzuras en los abrazos de à su Hijo. su Hijo, que tan cuidadosamente se la avia con- S. Bernard. servado. Considerava à Jesu Christo como una Ser. XXIX. flor que brotò su integridad, y en este concep- n.8. tom. I. to le dava besos mas que de Madre, porque p. 1374. eran besos de una Madre Virgen. ¿Quereis saber algo mas para comprehender el exceso de su santo amor? Oid una ultima consideracion, que os propongo sacada de los mismos principios.

La antiguedad nos refiere que una Reyna Razon que de las Amazonas deseò con pasion tener un hi- tenia Jacob jo de Alejandro: pero degemos estas historias rir entre sus profanas, y busquemos mas bien egemplos en hijos à Josef la historia santa. Deciamos poco hà que el Pa- Ternura de triarca Jacob preferia entre todos sus hijos à Josef; y à mas de la razon que hemos referido, ay sostomo à su otra que le penetrava mas; y es que lo avia te- hijo. El anido de Raquel su mui amada, que es lo que le heria en lo vivo. Refiriendo San Juan Chrisos- menta por la tomo las cariñosas y afectuosas palabras con consideraque su madre le hablava, advierte entre otros muchos este discurso. » No podia, à hijo mio, se tienen. De » decia ella, cansarme de mirarte; porque me què modo » parecia ver en tu semblante una viva imagen tuvo Maria n de mi difunto marido". Pretendo manifestar en estos egemplos, que una de las cosas que au- que termimenta mucho el amor à los hijos, es considerar nos pinta S. la persona de quien se han tenido, lo que es mui Tanmaturgo

Por què la virginidad amar mas tiernamente

para prefela Madre de S. Juan Chri fecto a los hijos se aucion de aque llos de quien à su amado Hijo. En

vador. n. 5. tom.I. p. 364.

la concep-- natural. Preguntad aora à Maria de quien locion del Sal- grò este amado Hijo: ¿ es de mortal descenden-O.Curt. lib. cia? ¿Ha sido menester que la poseyese la vir-VI. de Sa- tud del Altisimo? El Espiritu Santo la llenò de cerdot. 1. I. un germen celestial entre las delicias de sus castos abrazos, y penetrando su purisimo cuerpo de un modo inefable, formò al que devia ser el consuelo de Israel, y la esperanza de las Naciones. Por esto el admirable San Geregorio pinta en estos terminos (a), la concepcion del Sal-Serm.II. in vador: " La concupiscencia, dice, no se atre-Anun.B.M " via à acercar, y mirava desde lejos con espan-

p.20.

» to un espectaculo tan nuevo; y la naturaleza » se parò sorprendida al ver à su Señor y Ma-» estro que con sola su virtud obrava en aque-» lla carne virginal": Stetit natura contra, et concupiscentia longe, cum stupore Dominum naturae intuentes in corpore mirabiliter operantem.

Transportes de Maria, al en ella. Imnitamente al amor que las demas Ma-

¿No es esto lo que la misma Virgen canta de la alegria con toda alegria en aquellas palabras de su canconsiderar tico: Fecit mihi magna qui potens est: » El lo que Dios » Omnipotente obrò en mì grandes cosas". ¿Y avia hecho que es lo que ha hecho, ò Maria? Ciertamente petu de su no nos lo puede decir: solo exclama transportaamor mater- da, que obrò grandes cosas: Fecit mibi magna no. Por que qui potens est. Se sentia ocupada del Espiritu excede infi-San-

<sup>(</sup>a) El Sermon de que son sacadas las palabras que el sus hijos. Señor Bossuet atribuye à San Gregorio Taumaturgo, es Luc. I. 49 · supuesto como otros muchos que se encuentran en la edicion de las obras de este Padre; y los sabios dicen ser de un Escritor posterior à San Gregorio.

Santo: veìa que tenia un hijo que era de una generacion divina; y no sabia como celebrar la munificencia divina, y manifestar bastante su gozo, en aver concebido un Hijo que no tenia otro Padre mas que Dios. ¿Y si Maria no puede manifestarnos sus transportes, quien soy Yo, Christianos, para describir la gran ternura y el impetu de su amor materno, que se sentia inflamado por consideraciones tan grandes? Ponderen las demàs Madres quanto quieran esa inclinacion natural que tienen à sus hijos; creo que quanto dicen es verdad, y vemos pruebas de ello que exceden en mucho à quanto puede imaginarse: pero aseguro, y os ruego considereis esta verdad, que no excede tanto el amor de una buena Madre al de las amistades ordinarias. como excede el de Maria al de todas las demàs Madres. Y la razon es, porque siendo Madre de un modo enteramente milagroso y con circunstancias absolutamente extraordinarias, deve su amor ser de un orden particular. Y asi como se dice, y juzgo que con verdad, que seria menester tener el corazon de una Madre, para saber qual es su amor; digo igualmente que seria menester tener el corazon de la santa Virgen para comprehender qual es su amor.

¿Y què dirè aora del de nuestro Salvador? A la verdad confieso, Chsistianos, que me ha- exceso amò llo mas confuso en pintar el amor del Hijo, de lo que me he visto en representaros el de la Ma- leza humadre: porque estoy cierto, que quanto excede Je- na. Quan de su Christo à la santa Virgen en todas las cosas, fuertes tenia tanto es mejor el Hijo sobre la bondad de la las pasiones.

Hasta guè el Salvador à la natura-

Ma-

Qual devia Madre. Nada ay que mas me penetre en la hisà su Madre, toria del Evangelio, que el ver hasta que extremo amò el Salvador Jesus à la naturaleza humana: no desdeñò cosa alguna de lo que era el hombre: todo lo tomò excepto el pecado; todo hasta las menores cosas; todo hasta las mayores Matth XIV affixiones. Si voy al huerto de las Olivas, le veo en el temor, en la tristeza, y en una cons-Luc. XXII. ternacion, que suda sangre y agua de solo considerar su suplicio. Nunca oì que tal accidente aya sucedido à otro; lo que me hace creer que nunca huvo hombre con pasiones tan delicadas, y tan fuertes como mi Salvador. Ay, Maestro

> mio, si con tanta franqueza os aveis revestido de estos sentimientos de debilidad, que aun parecen indignos de vuestra persona: si los aveis tomado tan puros, tan enteros, y tan sinceros: como tendreis el del amor con los padres, siendo cierto, que no tiene la naturaleza otro mas natural, mas equitativo, y mas necesario; y mas atendiendo à que Maria no es vuestra Madre por algun acaso, sino predestinada desde la eternidad, preparada y santificada en el tiempo, prometida por tantos oraculos divinos, y por vos mismo escogida, como la que mas os complacia

33.

entre todas las criaturas. A este intento me atrevo à asegurar una coria de la san sa, que aunque al pronto os parezca extraordita Virgen. naria, no es menos cierta. Sè que toda la glo-Corrupcion ria de la santa Virgen, la resulta de ser Madre que contrae del Salvador; pero añado, que resulta mucha las genera- gloria al Salvador de ser Hijo de la Virgen. No ciones comu temais, Christianos, que intente rebajar la grannes por efecde-

De donde

nace la glo-

escogiò una

deza de mi Maestro con esta proposicion. Pero to de la conquando leo en los Santos Padres, que hablando cupiscencia. de nuestro Salvador, se complacen en llamarlo el fruto de por honor Hijo de una Virgen, no dudo, esti- una carne maron que este titulo le agradava mucho, y le virginal deera mui honorifico: Y dà un gran peso à este esta raiz. pensamiento, en mi dictamen, una cosa que me Por què el enseña San Agustin. La concupiscencia, dice, Salvador se que se mezcla, como sabeis en las generaciones Madre Vircomunes, corrompe de tal manera la materia gen. De don que se junta para formar nuestros cuerpos, que de deriva la la carne que de ella resulta contrae una corrupcion necesaria. No me dilato en explicar esta sus. verdad, contentandome con deciros, que la ha-Hareis en mil hermosos pasages de San Agustin. De peccaror merit. et re-Y si el comercio ordinario, porque tiene algo de mis. lib. II. impuro, hace pasar à nuestros cuerpos una mez- c. XXXVI. cla de impureza; al contrario puedo asegurar, t.X. p.70. que el fruto de una carne virginal, sacarà de lian. lib. V. una raiz tan pura, una pureza sin igual. Esta c. IV. n. 17. consequencia es cierta, y nace evidentemente de t.X. p. 637. los principios de San Agustin. Y como el cuerpo del Salvador devia ser mas puro que los rayos del Sol; por eso dice este grande Obispo, » Se escogiò desde la eternidad una Madre Virn gen ": Ideo Virginem Matrem...pia fide san- De peccator etum germen in se sieri promerentem...de qua merit. et recrearetur elegit. Porque era mui correspondien-mis. lib. II. te que la santa carne del Salvador, estuviese, t.X. p.61. por explicarme asi, hermoseada con toda la pureza de una sangre virginal; para que fuese digna de unirse al Verbo divino, y de ser presentada al Eterno Padre como una victima viva Tom. VI. K por .

SERMON II. PARA EL VIERNES por la expiacion de nuestras culpas; de modo que la pureza que ay en la carne de Jesus, deriva en parte de aquella pureza angelica, que derramò el Espiritu Santo en el cuerpo de la Virgen, quando prendado de su inviolable integridad, la santificò con su presencia, y la consagrò como un templo vivo al Hijo del Dios vivo.

Amor de Je sus á las virgenes. Qual

Haced aora conmigo esta reflexion. Mi Salvador es el amante, y el casto Esposo de las deve ser su Virgenes: se gloria de ser llamado Hijo de una amor á esta Virgen; quiere » Que se le lleven Virgenes", Virgen in- las tiene siempre en su compañia, » Y siguen à comparable, que se esco- » este Cordero sin mancha, por donde quiera giò por Ma- » que và ": Y si con tanta pasion ama las Virdre. Quan genes cuya carne purificò con su sangre, ¿qual es la recipro serà su amor à esta incomparable Virgen, que ca amistad escogiò desde la eternidad, para sacar de ella del Hijo y la pureza de su carne y de su sangre? Conclude la Madre ps. XLIV. yamos de todo este discurso, que la reciproca amistad del Hijo y de la Madre es inconcebible, Apoc.XIV. y que apenas una idea grosera podemos alcanzar de este maravilloso enlace; pero comprehender qual es el ardor, y la vehemencia de aquellos torrentes de llamas que de Jesus van à inundar à Maria, y de Maria buelven continuamente à Jesus; creedme, los Serafines no obstante el ardor que los posee, no sabran penetrar-Io. Y aunque algunos pudieran persuadirse que esta santa sociedad no tiene otros lazos que los de la carne; me serà facil manifestaros, segun lo he ofrecido, y por las verdades que he establecido, con què ventajas entrò la santa Virgen . en :

# DE LA SEMANA DE PASION. en la alianza de Dios por su gloriosa maternidad; y de aqui inferireis qual es su credito con

el Eterno Padre.

A este fin os ruego considereis, que este amor de la Virgen, de que poco hà os hablava, no se detenia en sola la humanidad de su Hijo; sino que penetrava mucho mas; y por la humanidad, como por un medio de union pasava à la naturaleza divina que le es inseparable. Y para explicar mi pensamiento, voi à proponeros una doctrina, en que es menester camine- le es insepamos paso à paso para no caer en error; y quiera Dios pueda Yo deducirla tan claramente como la juzgo solida. Atended como discurro. Una buena madre ama todo lo que pertenece à la persona de su Hijo: sè que algunas veces adelanta mas, y estiende su amistad hasta sus amigos, y generalmente à todas las cosas que tocan fue declaraal Hijo: pero particularmente en lo que mira à de Dios con la propia persona de su Hijo, ya sabeis que es tra Nestorio sensible hasta el extremo. Pregunto aora, ¿Què era la divinidad en el Hijo de Maria? ¿Como tocava à su persona? ¿Le era estraña? No quiero aora haceros questiones extraordinarias: apelo solo à vuestra fé; y pido que ella me responda. Todos los dias decis al rezar el Credo. Creo en Jesu Christo, Hijo de Dios, que naciò de la Virgen Maria: ¿Y ese que reconoceis por Hijo de Dios todo poderoso, y el que nació de la Virgen son dos personas? Sin duda no lo entendeis asi. Porque siendo Dios y hombre, es hijo de Dios segun la naturaleza divina, y hijo de Maria segun la humanidad. Bor esto los sane

K 2

Como el amor de la santa Virgen á su Hijo, pasava de la humanidad á la naturaleza divina que r.ble. dos naturalezas en Jesu Christo, para formar una sola per sona. Por què Maria da Madre

tos Padres nos han enseñado, que la Virgen es Madre de Dios. Y esta fé, Christianos, es la que triunfò de las blasfemias de Nestorio, y que harà temblar à los demonios hasta el fin de lòs siglos. Si despues de esto digo que la dichosa Maria ama à todo su hijo, ¿avrà alguno en mi auditorio que niegue una verdad tan plausible? Por consiguiente este hijo que tanto amava, lo amava como hombre Dios: y como este misterio no tiene cosa que le parezca en la tierra, me veo obligodo à elevar mucho mi espiritu, para recurrir à un egemplo grande; quiero decir, al

egemplo del Eterno Padre.

La humanidad es obgedespues que mento de nuestra esperanza. 5.

Despues que la humanidad fue unida à la to necesario persona del Verbo, se hizo el obgeto necesario de las com- de las complacencias del Padre. Estas verdades placencias son elevadas, lo confleso: pero como son maxidel Padre, mas fundamentales del Christianismo, importa fue unida á que sean entendidas de todos les fieles; y no la persona quiero adelantar proposicion alguna, que no la Como esta pruebe por las santas Escrituras. Decidme, si union es to- os parece, Christianos, ¿ quando se ovò en el do el funda- Tabor de parte de Dios aquella milagrosa voz, n Este es mi hijo amado en quien me he com-» placido": ¡de quien pensais que hablava el Mat.XVII. Eterno Padre? ¿No era de aquel Dios revestido de carne, que se manifestò resplandeciente à los Apostoles? Lo que supuesto, veis por una declaracion tan autentica, que estiende su amor paterno hasta la humanidad de su hijo; y que aviendo unido tan estrechamente la naturaleza humana con la divina, no las quiere separar en su amor. Y este es, si lo entendemos bien, to-

do

do el fundamento de nuestra esperanza, quando consideramos que Jesus, que es hombre como nosotros, es reconocido y amado de Dios como su hijo propio.

No os ofendais, si digo que ay algo seme- Como ha siiante en el afecto de la santa Virgen, y que su amor abraza à un mismo tiempo la divinidad gen à la gey la humanidad de su Hijo, que tan estrecha- neracion emente uniò la mano poderosa de Dios; porque Dios, por un admirable consejo, juzgò oportuno que la Virgen engendrase en el tiempo al que èl mismo engendra continuamente en la eternidad, y pos este medio la asociò en algun modo à su generacion eterna. Fieles, entended es-destello del te misterio. Es asociarla à su generacion, ha- infinito cerla Madre de un mismo Hijo con èl. Y por esto, pues que la ha como asociado à su generacion eterna, era conveniente que dejase caer al mismo tiempo en su seno algun destello de aquel infinito amor que tiene à su Hijo; lo que es bien digno de su sabiduria. Como su providencia dispone todas las cosas con una rectitud admirable, era menester que imprimiese en el corazon de la santa Virgen un afecto, que excediese en mucho à la naturaleza, y que llegase hasta el ultimo grado de la gracia, para que Maria tuviese con su Hijo sentimientos dignos de una Madre de Dios, y dignos de un Hombre-Dios.

Despues de esto, ò Maria, quando Yo tu- Quan incon viera el espiritu de un Angel, y aun de los de la mas sublime Gerarquia, serian mui inferiores nion del Emis penetraciones, para comprehender la per- terno Padre fecta union del Eterno Padre con vos. » Dios con Maria:

do asociada la santa Virterna del Verbo. Por què convenia que el Padre dejaserio algun mor que tiene à su Hijo

cebible es la perfecta upoder de su

n amò

intercesion. Su Hijo llave misteriode este Hijo Joan.III.16 32.

» amò tanto al mundo, dice nuestro Salvador, » que le diò su unico Hijo «. Y en efecto, cosa: virtud mo advierte el Apostol, al darnos à su Hijo, de la sangre no nos diò con èl toda especie de bienes? Y si nos ha manifestado un amor tan sincero, por-Rom. VIII. que nos lo diò como Maestro y como Salvador; el amor inefable que os tenia, le hizo concebir otros intentos en vuestro abono. Mandò que fuese vuestro con la misma calidad que le pertenece; y para establecer con vos una sociedad eterna, quiso que fueseis la Madre de su Hijo unico, y ser el Padre del vuestro. O prodigio! ò abismo de caridad! Que entendimiento no se perderia en la consideración de esas complacencias incomprehensibles que os tuvo, despues que le perteneceis tan de cerca por ese comun Hijo, nudo inviolable de vuestra santa alianza, prenda de vuestros mutuos afectos, con que os aveis entregado amorosamente uno à otro; èl lleno de una divinidad impasible, vos vestida, para obedecerle, de una carne mortal. Interceded por nosotros, ò bienaventurada Maria, pues me atrevo à decir, que teneis en vuestras manos la llave de las divinas bendiciones. Vuestro Hijo Apoc.III., es aquella misteriosa llave con que se abrieron los cofres del Eterno Padre: cierra y nadie abre: abre y nadie cierra: su sangre inocente es la que hace inundar sobre nosotros los tesoros de las gracias celestiales. ¿Y à quien darà mas derecho sobre esta sangre, que à aquella de quien ha sacado toda su sangre? Su carne, ò Maria, es vuestra carne, su sangre es vuestra sangre; y me parece que esa preciosa sangre se complacia

DE LA SEMANA DE PASION. en derramarse por vos à borbollones en la Cruz, al ver que erais vos la fuente de donde corria. En fin vos, Señora, vivis con èl, en una amistad tan perfecta, que es imposible no seais oida. virg. Serm. Por esto vuestro devoto San Bernardo (a) està Paneg. inter mui gracioso, quando os ruega que hableis al oper. S. Bercorazon de nuestro Señor Jesu Christo: Loqua- n.7. p.690. tur ad cor Domini nostri Jesu Christi.

¿Què pensamiento es este, Christianos? ¿Què Como Maes hablar al corazon? Es que la considera » En ria naoia an corazon de » aquel medio dia eterno, entre los ardores de su Hijo. » una caridad consumada": In meridie sempiterno, in secretissimis amplexibus amantissimi filii. Vè que ama y es amada: que las demás pasiones pueden hablar mui bien à los oidos, pero solo el amor tiene derecho de hablar al corazon. Con este pensamiento ¿no tiene razon de pedir à la Virgen, que hable al corazon de su Hijo? Loquatur ad cor Domini nostri Jesu Christi?

¿Quantas veces, ò Fieles, ha hablado esta buena Madre al corazon de su mui amado? Hablò verdaderamente à su corazon quando penetrada de la confusion de aquellos pobres de Canà, que les faltava vino en el combite de boda, solicitò aliviar su necesidad. El Hijo de Dios en esta ocasion, parece despreciò la palabra, aunque huviese resuelto favorecerla en el efecto, » Muger, la dice, ¡què nos importa à los dos? » Todavia no ha llegado mi hora. " Esta respuesta parece aspera, y otro que Maria, la huvie-

De donde nace la confianza que Maria mani fiesta en las bodas de Canà, despues de la respues ta poco favo rable de su Hijo. Primer milagro de Jesus anticipado à su consideració Joann.II.4.

Las palabras que el Señor Bossuet cita aqui como de San Bernardo, son de otro Autor no conocido.

viera tomado por una negacion: mas veo, que sin admirarse, manda à los criados hagan lo que el Salvador les mande: " Haced lo que os man-» darà", les dice, como asegurada de que la ha concedido su peticion. ¿De donde os parece, que le nace esta confianza, despues de una respuesta tan poco favorable? Sabia bien, hermanos mios, que avia hablado al corazón, y por: esto no se cuidò de lo que la boca avia respondido. En efecto, no se engaño en su esperanza; y el Hijo de Dios, segun la bella reflexion de Hom. XXII. San Juan Chrisostomo, hallò conveniente adelantar el tiempo de su primer milagro, por atender à su santa Madre.

In Joann. p. 127.

Fiel correspondencia no nuevo de la nueva anos falta. Tristes con**sequencias** Porquè Dios nos hace sen tantas divisiones intestinas.

Roguemos pues, ò Fieles, à Maria que haque Maria ble por nosotros al corazon de su Hijo: logra encuentraen una fiel correspondencia; el amor filial se antisu Hijo. Vi- ciparà à recibir el amor materno, y prevendrà sus deseos. ¿No advertis que nos falta el vino; lianza que quiero decir la caridad, este vino nuevo de la nueva ley, que alegra el corazon del hombre, y del que deve estar embriagada el alma de los de la falta Fieles? De aqui nace que nuestros festines son de caridad. tan tristes, que encontramos tan poco gusto en el celestial alimento de la santa palabra de Dios: tir las des- de aqui viene, que nos vemos por todas partes gracias de acometidos con tantas facciones diferentes. Dios por una justa venganza, al ver que reusamos unirnos à su soberana bondad por un afecto cordial, nos hace sentir las desgracias de mil divisiones intestinas. Virgen santa, alcanzadnos la caridad, que es madre de la paz, que suaviza, templa, y concilia los animos. Confiamos mucho

DE LA SEMANA DE PASION. cho en vuestro favor; porque siendo Madre de Dios, estamos persuadidos que teneis mucho poder; y como lo sois nuestra, no seremos engañados, si esperamos algun grande efecto de vuestra ternura: que es lo que me queda que tratar en mi segunda parte.

#### PUNTO SEGUNDO.

Maria Maciones à la santisima Maria, porque es la dre comun Madre comun de todos los Fieles. Hemos recibido esta tradicion de nuestros padres: nos han Eva figuraenseñado, que precipitado el genero humano en da en la priuna muerte eterna por un hombre y una muger, avia Dios predestinado una nueva Eva, como Madre. tambien un nuevo Adam, para hacernos renacer: y de esta doctrina, que han enseñado todos los Antiguos con unanime consentimiento, me seria facil deducir, que como la primera Eva es la Madre de todos los mortales, asi la segunda, que es la santisima Virgen, deve ser estimada Madre de todos los fieles. Lo que podria confirmar por un hermoso pensamiento de San Epifanio, en que asegura, » Que esta primera Advers. Hae »-Eva es llamada en el Genesis, Madre de los res. lib. III. » vivientes, en enigma; esto es, segun lo expo-Haeres. 78. » ne èl mismo, en figura, y como representan- n. 18. t. I. » do à Maria". A que pudiera añadir un pasage celebre de San Agustin, en el libro de la santa virginidad, donde este grande Doctor nos enseña, que la Virgen, » Segun el cuerpo, es » Madre del Salvador que es nuestra cabeza; y p.343. Tom. VI. 22 se-

de todos ios fieles, nueva

» segun el espiritu, de los Fieles que son sus » miembros": Carne Mater capitis nostri, spiritu Mater membrorum ejus. Pero como me veo obligado à reducir à pocas palabras lo que me he propuesto deciros, para dejar el tiempo preciso à lo demàs del Oficio divino, omito muchas cosas que podria sacar de los santos Padres sobre este asunto: y sin examinar todos los titulos con que con buen derecho es la Virgen llamada Madre de los Christianos, procurarè manifestaros solamente, y à mi juicio es lo que mas os deve penetrar, que es Madre por el sentimiento; quiero decir que nos tiene un amor ver-: daderamente materno: para comprehenderlo, basta que sigais este raciocinio.

los Fieles. mano de persona.

Presupuesto, sobre la fé de la Iglesia, y so-Quando em bre la doctrina de los Padres, aunque solo lo pezò Maria he tocado de paso; presupuesto digo, que Macalidad de ria es verdaderamente nuestra Madre; si os pre-Madre de guntase, Christianos, quando empezò à tener Por què San esta qualidad, sin du la me responderiais, que Juan fue lle nuestro Salvador la hizo verosimilmente nuesvado por la tra Madre, quando la diò à San Juan por su Hi-Dios al pie jo. En efecto encontramos todas las razones de la Cruz: imaginables de congruencia: porque ya os he como hemos advertido à la entrada de este discurso, y no sido todos serà fuera de intento el recordarlo, que condudos en su cido San Juan por la mano de Dios al pie de la Cruz, representò la persona de todos los Fieles; apuntè la razon que me parece mui aparente: que es si acordais, que dispersos los demàs discipulos de nuestro Señor, solo dejò la Providencia cerca de su persona al mui amado de

su corazon; para que pudiese representar à los demàs, y recibir en su nombre las ultimas voluntades de su Maestro. Y considerando no es verosimil que el Hijo de Dios, cuyas palabras y acciones son misteriosas, lo mirase como un hombre particular en ocasion tan importante, he inferido, con mucha razon à lo que me parece, que recibiò la palabra que se nos dirigia à todos, y al instante en nombre nuestro se puso en posesion de Maria: y por consequencia entonces fue quando propiamente se hizo nuestra Madre.

Resuelta esta proposicion, tengo otra que Porquè nues haceros, y es, ¿por què os parece que espera tro schor esnuestro Señor la ultima hora para entregarnos à ma hora, pa-Maria como hijos suyos? Quizàs me direis, que ra darnos á se compadece de una Madre afligida, que pier- Maria como de al mejor de los hijos, y para consolarla, la Amor de dà una posteridad eterna. Esta razon es buena Madre que y solida; pero tengo otra que deciros, y quizas intenta inspi no la desaprobareis. Pienso que el intento del devia ser el Hijo de Dios, es inspirarle en aquella ocasion movimiento un amor de Madre. ¿Como es eso, me direis? de la sangre no vemos esa consequencia. Sinembargo me pa- materna, al ver Maria à rece que no està mui distante. Maria estava jun- su Hijo en to à la Cruz, veia à su amado Hijo cubierto de la Cruz. heridas, que estendia sus brazos à un pueblo incredulo è implacable, y que rasgadas sus venas derramava sangre por todas partes: ¿quien podrà manifestaros qual era la comocion de su sangre materna? No, ciertamente que nunca sintiò mejor que era Madre: todos los tormen-

hijos suyos.

84 SERMON II. PARA EL VIERNES tos de su Hijo, la hacian sentir los mas vivos dolores.

Como preocupada el altocar algun mismas imsentan. Elares.

¿Què harà entonces el Salvador? Vais à ver, ma de algu- Christianos, que sabe perfectamente el secreto na pasion de mover los afectos. Quando el alma està preoviolenta al cupada de alguna pasion violenta al tocar algun obgeto, re- obgeto, recibe facilmente las mismas impresiocibe facil- nes en los demàs que se le presentan. Por egemmente las plo, estais poseidos de un movimiento de colepresiones en ra; serà dificil que los que se acerquen por mas los demás inocentes que sean, no participen de algunos que se le pre efectos: y de aqui nace que en las sediciones gemplo to- populares, un hombre astuto, que sepa manemado de lo jar, y dirigir con arte los animos del populaque sucede cho, le harà algunas veces convertir su furor en las sedi-ciones popu- contra los que menos se pensava; lo que hace esta especie de motines mui peligroso. Lo mismo sucede à las demàs pasiones; porque excitada ya el alma, solo falta aplicarla sobre otros obgetos; à lo que la tiene mui dispuesta su propio movimiento.

Por què el darnos à la

Por esto el Hijo de Dios, que avia resuelto Hijo deDios darnos à la santa Virgen por Madre, para ser ha querido nuestro hermano de todos modos, admirad su santa Virgen amor, Christianos, al ver desde lo alto de la por Madre. Cruz, quan enternecida estava el alma de su El amor ex Madre, y que agitado su corazon la hacia inuntremo que nos tiene, ha dar por sus ojos un torrente de amargas lagridevido con mas, como si alli la huviera esperado, aprovesus palabras chò la ocasion de decirla, mostrandole à Sanpenetrar mu Juan: » Muger ai tienes à tu Hijo ": Ecce fisanta Madre lius tuus. Fieles, estas son sus palabras, y me parece que este es su sentido, si las sabemos pe-

A este intento me acuerdo de aquellas mi- Como y con serables madres, que las rasgan sus entrañas que dolor con el cuchillo, para sacar con violencia sus bido por hihi-

tros, como que somos sus verdaderos hijos.

jos. Movi-

mientos de hijos al mundo. Una cosa semejante os ha sucesus entrañas dido, ò dichosa Maria; pues nos aveis parido siempre que nosponemos por el corazon; porque nos aveis parido por la presentes. puede verto ama.

P-343.

caridad: Cooperata est charitate, ut filii Dei Por que no in Ecclesia nascerentur: dice San Agustin. Y nos sin pen- me atrevo à decir que estas palabras de vuestro sar en aquel Hijo, que eran su ultimo à Dios, entraron en Hijo que tan vuestro corazon como una espada de dos filos, y llevaron hasta lo mas profundo, con un do-De sanct. lor excesivo, una inclinacion de Madre à to-Virgin.t.VI dos los Fieles. Asi, por explicarme de este modo, nos aveis parido de un corazon rasgado entre la vehemencia de una aflixion infinita: v siempre que los Christianos se os presentan, os acordais de aquella ultima palabra, y se comueven vuestras entrañas con nosotros, como con hijos de vuestro dolor, y de vuestro amor; tanto que no sabreis mirarnos, sin que os representemos à vuestro corazon aquel Hijo que tanto amais, y que se complace el Espiritu Santo en gravar su semejanza en el alma de todos los Fieles: y porque nos veis Christianos, cubiertos con la Sangre del Salvador, de la que estamos teñidos y blanqueados, y reconoceis en nosotros sus mismos lineamentos.

Como los 'verdaderos Qual es la

Esta es doctrina que me enseñan las divinas Christianos Escrituras, y es mui poderosa para excitarnos llevan impre à la virtud, à mas de lo que ilustra la verdad sas en su al-ma les fac- que trato; por esto tengo gusto en deducirla; ciones natu- pues aprendo del Apostol San Pablo, y esta rales y la ver doctrina es mui digna de vuestra atencion, que dadera ima- todos los Christianos que con su vida corresgen de nues-tro Señor. ponden à la profesion que hicieron, llevan impre-

presas en su alma las señas naturales, y la ver-doctrina del dadera imagen de Nuestro Señor. Còmo se im- Hijo de En primen, me preguntareis? A la verdad de un que difiere modo admirable. Vivir christianamente es con- mucho de oformarse à la doctrina del Hijo de Dios. Y co-tros Doctomo la doctrina del Hijo de Dios es un retrato ce el Espiriexacto de su vida: la doctrina es la copia, y tu Santo en èl mismo el original: en lo que se diferen-elalma deun buen Chriscia mucho de los demás Doctores que tra tiano. tan de enseñar à vivir bien: porque estos serian mui temerarios si formasen las reglas de la Rom. VIII. buena vida sobre sus acciones: asi acostumbran 29. figurarse bellas ideas, establecen ciertas reglas, y cuidan poco de guardarlas. Al contrario, el Hijo de Dios como enviado al mundo, para ser un egemplar completo de la mas alta perfeccion, sus documentos nacian de sus costumbres: enseñava las cosas, porque las practicava; y su palabra era una imagen de su conducta. ¿ Què hace el Espiritu Santo en el alma de un buen Christiano? Hace que el Evangelio sea su consejo en todos sus intentos, y la unica regla à que atiende en sus acciones. Asi pasa insensiblemente la doctrina del Hijo de Dios à sus costumbres: se hace, por explicarme asi, un Evangelio vivo: todo manifiesta el Maestro que le ha enseñado, y como ha tomado su espiritu: y si penetraseis en lo interior de su conciencia, veriais los mismos lineamentos, y los mismos modos de obrar que en nuestro Salvador.

Esto penetra sensiblemente à la dichosa madres enob Maria, y me es facil manifestarlo con un egem- servar todo plo familiar. Vereis alguna madre que acari- lo que lesrecia

res. Que ha-

Quan ingepresentansus imortales de

hijos:dedon cia algunas veces extraordinariamente à un nide nace esta no, sin otra razon, que la de parecerse mucho Qual deve à otro niño suyo. Asi pone las manos, dice, ser la sensi- asi mira, de este modo anda, y se presenta: las bilidad de madres son ingeniosas en observar hasta las coen el almade sas mas menudas. ¿ Y què es todo esto? sino los Christia- como un corriente, si se puede hablar asi, que nos, señas tiene el afecto de una madre, que no contenta la perfecta con amar à su hijo en su propia persona, le và hermosura à buscar por donde quiera que puede descude su Hijo. brir alguna cosa. Y si qualquiera pequeña semejanza basta para moverlas mucho; ¿què diremos de Maria quando vè en el alma de los Christianos señas imortales de la perfecta hermosura de su Hijo, que el dedo de Dios for-Tamaño del mò con toda perfeccion?

amor que Maria nos su Hijo.

Pero ay mas: no solo somos imagenes vitiene como vas del Hijo de Dios, sino tambien sus miemmiembrosde bros, y componemos con èl un cuerpo del que es la cabeza: somos su cuerpo y su plenitud como enseña el Apostol; calidad que nos une con èl de tal modo, que el que ama al Salvador, es preciso por necesidad, que ame à todos los Fieles, con el mismo movimiento de amor. Esto nos atrae tan poderosamente el amor de la santa Virgen, que no ay madre que pueda igualarla; (a) lo que me seria facil ma-

De esta doctrina, si no me viera obligado à concluir con brevedad este discurso, pudiera deducir poderosas consideraciones, para manifestaros que Maria nos tiene todo el amor de una Madre. Y para apuntar algunos principios en compendio, os ruego traigais à la memoria una verdad que he probado en la primera parte,

solamente propondrè en compendio los principios, despues de aver repasado ligeramente algunas verdades de las que he procurado establecer en mi primera parte, que es preciso re-

cordaros para la inteligencia de lo que voy à deciros.

Os he dicho, Christianos, que la materni- igual de Madad de la Virgen no tiene egemplo en la tierra, ria a suHijo: y lo mismo sucede al amor que tiene à su Hijo: hasta donde y como logra la dicha de ser Madre de un Hijo, que no tiene otro Padre que Dios; de aqui es que dejando mui inferior à toda la naturaleza, hemos ido à buscar la regla de su amor al seno del Eterno Padre. Porque asi como Dios Padre al ver que la naturaleza humana toca tan de cerca à su Hijo unico, estiende su amor paterno à la humanidad del Salvador, y hace de este Hombre Dios el unico obgeto de sus complacencias, segun lo hemos probado por el testimonio de las Escrituras; del mismo modo hemos dicho que la bienaventurada Maria tampo-Tom.VI. M

Amor sin

es que Dios estiende su amor paterno hasta la humanidad de su Hijo, quiero decir, segun lo he explicado, que el obgeto de sus complacencias es un hombre Dios, y que su amor no separa la naturaleza humana de la divina, despues que una milagrosa union las hizo inseparables. A esta proposicion añado aora otra, y es que el Eterno Padre nos ama con el mismo amor que tiene à su Hijo; lo que no me atreveria à asegurar, sino me lo enseñase el Salvador por su propia boca, en aquella hermosa oracion que dirige por nosotros al Eterno Padre: Dilection qua dilexisti me, &c. Joann. XVII. 26.

SERMON II. PARA EL VIERNES co separava la divinidad de con la humanidad de su Hijo, sino que las abrazava ambas con un mismo amor. Sobre estas verdades hemos establecido la union de Maria con Dios; oid algunas otras que os haràn ver su caridad con nosotros.

Porque Dios ama con un 26.

Las mismas Escrituras que me enseñan que mismo amor Dios ama, en algun modo, con un mismo amor la divinidad la divinidad y la humanidad de su Hijo, con y la humani- motivo de la union inseparable que tienen en dad de su Hijo: y por-nuestro Señor Jesu Christo, me enseñan tambien que nos ama que nos ama con el mismo amor que tiene à su con elmismo mui amado y unico Hijo, porque estamos uniamor que tie ne a su Hijo: dos à èl como miembros de su cuerpo; y esta importancia maxima entre todas las del Christianismo es la de esta ma- que mas deve elevar nuestros alientos y esperanxima. Quan zas. ¿Quereis un hermoso testimonio en la mismos con el ma boca de nuestro Salvador? Oid estas bellas Salvador. A palabras que dirige à su Padre, rogandole por mor que Ma nosotros. Dilectio, qua dilexisti me, in ipsis sit; ria nos tienes et ego in eis: n Padre mio, dice, estoy en ellos, considerar- 17 porque son mis miembros, os ruego que tennos.
Joann.XVII v. gan el amor con que me amais (a). Ved, Chris-

ver-

<sup>(</sup>a) O palabras de una caridad inefable! No puede sufrir nuestro Salvador que se le separe de nosotros, teme no haga su Padre mucha diferencia entre la cabeza y los miembros, quiere que abrace con un mismo amor al Maestro y à los Discipulos. ¿Y què inferiremos de aqui en aumento del amor de Maria? Una consequencia admirable, que sale claramente de algunas maximas que pienso aver establecido con solidez en la primera parte, y que aviendolas propuesto para venerar las maravillas de la mano de Dios en la dichosa Maria, son dignas à la

Christianos, ved, y regocijaos. Nuestro Salvador teme que el amor de su Padre haga alguna diferencia entre la cabeza y los miembros; y inrerid de aqui quan unidos estamos con el Salvador, pues que el mismo Dios que ha distinguido todos los seres con una variedad tan amable. no nos distingue de Jesu Christo, y derrama gustoso sobre nosotros todas las dulzuras de su amor paterno. Y si es cierto que Maria solo regla su amor por el del Eterno Padre, acudid, ò Fieles, acudid en horabuena à esta Madre incomparable; creed que no os distinguirà de su amado Hijo: os tratarà como » Carne de su » carne, y huesos de sus huesos ", como habla el Apostol, como personas sobre y en las qua- Ephes. V.30

verdad, de vuestra atencion. Os he dicho, Christianos, que no teniendo la maternidad de la Virgen egemplar en la tierra, sucede lo mismo à su amor materno; que excedia tanto al natural, que para reglarse se elevava al amor del mismo Eterno Padre. Por una consideracion mas sensible os he manifestado, que siendo la mejor Madre que pudo aver jamàs, estiende su amor materno à todo lo que pertenece à la persona de su Hijo: juntad aora estas cosas à la que acabo de decir. Pertenecemos tan de cerca al Salvador, que no puede figurarse una union mas estrecha: està en nosotros, y nosotros en èl; tantos Fieles ay en la tierra, por explicarme asi, como Christos, con tal que no desmientan su profesion, y este es un punto capital de la Doctrina Christiana. Estamos mezclados, y confundidos con el Salvador de tal manera, si puedo hablar asi, que el mismo Dios que ha distinguido todos los seres con una variedad tan amable, no nos distingue de Jesu Christo, y derrama gustoso sobre nosotros toda la dulzura de sus afectos paternos. Por esto, ò Fieles, acudid en horabuena à Maria, no temais llanrarla, &c.

les ha corrido su sangre; y por decir algo mas, os mirarà Maria como Christos en la tierra: el amor que tiene à su Hijo, serà la medida del que os tenga, y asi no temais llamarla vuestra Madre: porque tiene en supremo grado todo el amor que pide esta calidad.

Vida christiana necèsaengañados de Jesus.

Esto es, si no me engaño, lo que avia proria para te- puesto probar en esta segunda parte; y alabo à ner una de- Dios de que nos ha concedido la gracia de esvocion soli-da à la Virgen. Quien sobre maximas que me parecen tan christianas. son los que Pero cuidad de que mis razones, que deven darnos una gran confianza en la intercesion de la de una creen cia supersti- Virgen, no arruinen al mismo tiempo una conciesa, se cre- fianza temeraria, de que se dejan arrebatar cieen falsamen- gamente algunas almas inconsideradas: porque te devotos de la Virgen. deveis aver entendido por todo este discurso, Como detes- que la devocion à la Virgen nunca se puede hata Marid las Ilar sino en una vida enteramente christiana. ¡Y oraciones de quantas ay que engañadas por una creencia sunen el cora- persticiosa se creen devotas de la Virgen, porzon distante que cumplen ciertas pequeñas practicas, sin cuidarse de corregir la licencia y el desorden de sus costumbres? Si huviese alguno en mi auditorio embebido de esta loca persuasion, sepa, que pues su corazon està distante de Jesus, Maria detesta todas sus oraciones: en vano procurateis contentarla con algunos ademanes, en vano la llamais vuestra Madre con una piedad aparente. Què! Os atreveriais à creer, que aquella leche virginal devia correr sobre labios manchados con tantos pecados! Que quisiese abrazar al enemigo de su amado, con los mismos bra-

DE LA SEMANA DE PASION. brazos en que lo llevaya en su tierna infancia! Que siendo tan contrarios del Salvador, os lo quiera dar por hermano! Mui al contrario, se altera su corazon, y se cubre su rostro de confusion, quando la llamais Madre.

Porque no os persuadais, Christianos, que Prueba mui admite indiferentemente à todos en el numero necesaria pade sus hijos: es preciso pasar por una prueba ra ser admimui dificil, para merecer esta calidad. ¿Sabeis tidos en el que hace la bienaventurada Maria, quando alguno de los Fieles la llama su Madre? Lo lle- mejanza que va à la presencia de nuestro Salvador: aqui, di- pide tengace, si sois mi hijo, es menester que os parezcais mos con Jeà mi amado Jesus: Los hijos, aun entre los hom- para llamarbres, llevan las mas veces impresos en su cuer- se nuestra po los obgetos que han ocupado la imaginación de sus madres; la bienaventurada Maria, està enteramente poseida del Salvador Jesus: èl solo domina en su corazon, èl solo reyna en todos sus deseos, el solo ocupa y mantiene todos sus pensamientos; nunca podrà creer que sois sus hijos, sino teneis en vuestra alma alguna semejanza de su Hijo. Y si despues de averos considerado atentamente no os encuentra alguna señal que tenga relacion à su Hijo, ò Dios! Qual serà vuestra confusion, quando os veais vergonzosamente desechados de su presencia, y os declare, que no teniendo nada de su Hijo, y lo que es mas horrible, siendole contrarios, le sois in--soportables!

Al contrario, verà una persona, contraigamos algun particular egemplo, que durante las calamidades publicas, como las que aora expe- bres, y los

Christianos caritativos con los po-

pureza, son la Virgen. Marc. VIII.

jovenes mo- rimentamos, al considerar tantos pobres reduci-destos y recogidos, cui- dos à estrañas extremidades, siente enternecida dadosos de su alma, y abriendo su corazon à la miseria del conservar la pobre con una compasion verdadera, alarga al los verdade- mismo tiempo las manos para aliviarle; ò dice ros hijos de Maria al instante, este ha copiado eso de mi Hijo, que nunca viò algun miserable de quien no se compadeciese, » Me compadezco de esta » multitud", decia, y al mismo tiempo les hacia dar todo lo que los Apostoles avian guardado para su subsistencia, y aun lo multiplicò con un milagro para socorrerlos con mayor abundancia. Verà à un Joven de los que tienen pintada en su aspecto la modestia, que en la presencia de Dios està con una accion mui recogida; y que si le habla de alguna cosa que pertenezca à la gloria de Dios, se entrega à ella desde luego con todo corazon, sin buscar rodeos. O què amable es! Dice la bienaventurada Maria; asi era mi Hijo quando tenia su edad, siem-Luc. II. 49. pre recogido en la presencia de Dios: desde la edad de doce años, dejava à sus parientes y amigos, para ocuparse, decia, en los negocios de su Padre. Finalmente verà alguno, cuyo principal cuidado serà conservar su cuerpo y su alma en una entera pureza; que solo tiene castos deleites, y amores inocentes; Jesus posee su corazon, y forma en el todas las delicias. Habladle de una palabra de impureza, y dais una puñalada à su alma; al instante se arma de pu-

dor y de modestia contra tales proposiciones. Ved, Christianos, un hijo de la Virgen: con este se regocija; se glorifica, y triunfa. Con que

ale-

DE LA SEMANA DE PASION. alegria le present a à su mui amado, que ama con

pasion à las almas puras sobre todas las demàs!

Por esto deveis excitaros, Christianos, al amor de la pureza; particularmente vosotros, los que deque por un santo afecto à Maria, venis atraidos ven excitarse de èl, à una compañia que se juntò bajo su particularnombre, para perfeccionarse en la vida chris-mor de la pu tiana. Vuestro zelo ha adornado oy este sagra- reza. Nuesdo templo en que celebramos las grandezas de tros cuerpos son los temla magestad divina. Pero considerad que teneis otro templo que adornar, en el que habita Jesus, principalméy donde descansa el Espiritu Santo. Vuestros te devemos cuerpos son, amados hermanos mios, los que el que el Salva-Salvador ha santificado para que los respetaseis; dor los sanen los que ha derramado su sangre, para que tifico, lavo y los tengais limpios de toda mancha; y los consagrò có su sangre. sagrò para ser templos vivos de su Espiritu Santo: à fin de que adornados en este mundo con la inocencia, y la integridad, pueda adornarlos en el otro con la imortalidad y la gloria.

plos que adornar. Por



in media, nocquelle lus que วสเตม 1) เล่ น กักรั้ง เอท นา ซื้อที่ที่ที่ก็ก็ प्रदेशका मेरकाता ठ देल्कि सिर्धार १५३३ १५५४ व्यक्त

COM-

# COMPENDIO DE UN SERMON

PREDICADO EL MISMO DIA, EN EL HOSPITAL GENERAL,

SOBRE LA NECESIDAD DE LA LIMOSNA.

COMO NOS DA JESU CHRISTO EN LA CRUZ la ley de la caridad, nos bace conocer su espiritu, y nos prescribe sus efectos. Hacer limosna con compasion, con alegria, y con sumision; son tres cosas que Jesu Christo crucificado nos enseña. Ahorros necesarios para proveer à la subsistencia de los pobres.

Semper pauperes habetis vobiscum, et cum volueritis potestis illis benefacere: me autem non semper habetis.

Tendreis siempre entre vosotros pobres, que podreis remediar si quereis; mas à mi no me teneis siempre. Marc. XIV. 7.

Dolor extremo de Jesus
y de Maria.
Designio de
la Iglesia en
excita rnos á
lacompasion
de sus reciprocos sentimientos. Por
que Jesus pide nuestra



A Iglesia nos llama à ver à Jesus y à Maria que padecen con mutuos golpes. Como espejos opuestos, que se envian mutuamente todo lo que reciben, multiplican sus obgetos hasta el infinito; aumenta su dolor

que Jesus pi-sin medida, porque las olas que levanta se imde nuestra pelen unas à otras, con un continuo flujo y reflujo. Designio de la Iglesia para excitarnos à

DE LA SEMANA DE PASION. la compasion de los dolores de Jesus, con este obgeto de piedad. Me sentire vim doloris fac, ut tecum lugeam: » Haced que sienta la viveza de vuestro dolor, para llorar con vos ". Y la Iglesia de Paris: O Passionis mutuae, Jesu, Maria, conscii, alterna vobis vulnera inferre tandem parcite: » Cesad, ò divinos amantes, de » penetraros con mutuos golpes hasta el infini-» to: Nosotros merecemos toda esa amargura, » pues es la pena de nuestro delito. Ha! Pues n confesamos que toda la culpa es nuestra, dad » una parte del dolor à los que confiesan toda n su culpa": Quem vos doletis noster est error furorque criminum: totum scelus fatentibus partem doloris reddite. Pero Jesus despues de aver commovido nuestro corazon por la compasion de sus tormentos, quiere aplicar nuestra piedad à otros obgetos, por si no la necesita, y pide que la dirijamos à los pobres: Maria es la Madre de ellos. Ave.

» Estando Jesus en Bethania, en la casa de Perfume de-» Simon leproso, entrò una muger que llevava rramado en la cabeza de » un vaso de alabastro, lleno de un precioso Jesus: que-» perfume de espiga nardo, y despues de aver jas de algu-» roto el vaso derramò el perfume sobre la ca- nos de sus » beza de Jesus. Algunos de los que estavan con-respuesta de » vidados, se indignaron, y murmuravan inte- Jesus. » riormente diciendo: ¿A què sirve perder este Marc. XIV. » perfume? ¿No podia venderse por mas de tre-» cientos dineros y darlo à pobres? Asi contin nuavan sus censuras. Pero Jesus les dijo: » ¿Por què molestais à esta muger?....Siempre » tendreis pobres entre vosotros, à los que po-Tons. VI. n dais



Compendio para el Viernes » dais remediar quando querrais: mas à mì no » me tendreis siempre.

Jesu Christo sente en los pobres, para nos prescribe con ellos.

Jesu Christo nos enseña que quando no exissiempre pre- ta entre nosotros, empleemos toda nuestra liberalidad en socorrer los pobres, ò mejor dirè en poures, para recibir nues- èl mismo con los pobres: està en ellos; por esto tras liberali- nos los deja siempre: Pauperes semper habetis. A mi no me tendreis siempre, pero me poseereis en los pobres. Almas santas que deseais honrarme, ò hacerme algunos servicios, teneis donde derramar vuestros perfumes, &c. los pobres: doi por recibido lo que por ellos hiciereis.

Por què en vor de ellos. Tres cosas ellos.

En la leccion que nos diò pocos dias antes la Cruz ha- de su muerte, y que la Iglesia lee con el Evanbla tan eficaz gelio de su Pasion, habla en favor de los pomente en fa- bres, mas aunque siempre ha hablado en beneficio de los pobres, nunca con mas eficacia que que hace por en su Cruz: alli empleò los mayores esfuerzos para excitarnos à hacer limosna. Nos impone la ley de la caridad; nos hace conocer el espiritu de la caridad; y nos manifiesta el efecto de la caridad.

En què consiste la ley de la caridad qual es su es piritu, y ser sus esectos. Por què cion, muestra la regla, y do.

La ley de la caridad, es la obligacion de hacerla; el espiritu de la caridad, es el modo de egecutarla; y el efecto de la caridad, es que el progimo quede socorrido: estas tres cosas hace quales deven Jesu Christo en la Cruz. Porque no creais que la obligacion de la caridad es poco necesaria, es-Jesus prescri tablece la precision: receloso de que no la pracbe la obliga- tiqueis como la quiere, os muestra la regla: y para que no os falte el medio señala el fondo. arigna el fon ¿ Lo creeriais, Christianos, que Jesu Christo crucificado nos dà en la Cruz un fondo seguro,

DE LA SEMANA DE PASION. para hacer subsistir los pobres? Lo vereis en este discurso; con lo que ya nada falta à la caridad.

Para que sea obligatoria establece ley imu- Como hace table: para que sea mandada, prescribe el mo- en la Cruz à do cierto: para que sea efectiva, dà un fondo bligatoria, seguro con que se mantenga: y todo esto lo ha- mandada, y ce en la Cruz, como espero manifestarlo.

la caridad o-

Ley de los

sufrimientos

#### PUNTO PRIMERO.

Adeciendo Jesu Christo nos dà la ley de los que nos ha sufrimientos: ¿Què esperanza pueden te-dado Jesu ner de salvarse los que no sufren? Compadecer-deciendo: ne se de Jesu Christo, y de los que sufren son las cesidad de su dos unicas fuentes de las gracias. La primera, frir. Solo ay dos fuentes es verdadera fuente; la segunda es como un ar-dos ruentes de gracias. royo que se forma de aquellas: se participa de Como se par sus gracias, tolerando sus penas.

ticipa de las Traed à la memoria, dice el Apostol, gracias de los que sufren. » aquel primitivo tiempo, en que despues de

» ilustrados por el Bautismo, sufristeis grandes n combates, entre diversas aflixiones, viendoos tos y compan por una parte expuestos en presencia de todos sion de los Hebreos, des

» à las injurias y malos tratamientos; y por otra critos por el

37 siendo compañeros de los que sufrieron seme- Apostol.

v jantes indignidades: porque compadecisteis à

» los que estavan presos, y visteis con alegria

» robados todos vuestros bienes "(1).

N 2

Digitized by Google

Po-

<sup>(1)</sup> Rememoramini autem pristinos dies in quibus illuminati magnum certamen sustinuistis passionum; et in altero quidem opprobriis et tribulationibus spectaculum facti; in altero autem socii taliter conversantium effecti: nam et vinctis compassi estis, et rapinam bonorum vestrorum, cum gaudio suscepistis. Hebr.X. 32. 33. 34

## 100 COMPENDIO PARA EL VIERNES

Necesidad Pone juntos el sufrir y el compadecer: lueindispensa-ble de sufrir go ò lo uno, ò lo otro: porque Jesu Christo en ò de compa- la Cruz sufriò, y egercitò la misericordia; luedecerse de los que su- go quando no lo uno, à lo menos lo otro: y esfren. Quan to es lo menos. Dios nos pone en la prueba mas grande es la facil; luego nuestra condenacion serà mas granobligacionde de. " Es cosa grande y facil, dice San Cipriaaliviar à los » no, lograr con obras de caridad el premio del miserables. Preciosas vé » martirio, sin exponerse à los peligros de la tajas que sa- » persecucion, y merecer la corona en medio camos de esta practica. " de la paz ": Res et grandis et facilis, sine Como quiere periculo persecutionis, corona pacis. n Nadie ser honrada » serà coronado, sino ha combatido como dela misericordia. Recom- " via": Non coronabitur, nisi qui legitime cerpensa conce- taverit. Muda la ley en beneficio de la caridad. dida à la ca- Ha! Este miserable lucha con la hambre, con ridad: triste la sed, con el frio, con el calor, y con los maestado del al ma que se les mas crueles: merecerà la corona; y si le privade ella. aliviais tendreis parte en ella. Corona pacis, co-De oper. et rona en la paz, victoria sin combate, premio de elem.p.246. martirio sin persecucion, y sin sufrir violencia. Lo grande de esta obligacion se manifiesta por la misericordia de Jesu Christo: la misericordia quiere ser honrada con misericordia. Dos actos

» Sed misericordiosos, como lo es vuestro Pa-Luc.VI. 56. » dre celestial": Estote misericordes sicut et Pater vester misericors est. » Revestios de en-» trañas de misericordia, como escogidos de

colos. III. "Dios, santos, y mui amados": Induite vos sicut electi Dei sancti et dilecti, viscera misericordiae. En la segunda, es menester que la nues-

de misericordia: la que prepara, y la que sigue. Con la primera compra Jesu Christo la nuestra:

tra

DE LA SEMANA DE PASION.

tra compre la suya: Beati misericordes, quo- Matt. V. 7. niam ipsi misericordiam consequentur: » Bienayenturados los misericordiosos, porque aln canzaràn misericordia ". Misericordia enlazada: Jesu Christo se anticipa: obligacion de seguirle: si seguimos, se obliga à darnos el colmo: esta es la ley que nos impone, y la que se impuso. La gracia, la indulgencia, la remision, v hasta el mismo cielo es su precio. No ay misericordia, sino la practicamos: sin la caridad està desnuda el alma; porque ella es la que " Cu- I. Petr. IV. 8 » bre la multitud de los pecados": Operit multitudinem peccatorum.

San Cipriano advierte, que despues de aver clamado Dios contra los pecadores, no encuen- ayuno que la Dios pide à tra remedio. » Clama, no ceses, levanta tu voz su pueblo pa n como una trompeta, anuncia à mi pueblo sus ra serle pron delitos, y à la casa de Jacob sus iniquida- picio. Virtud o des". Diles que sus ayunos, sus buenas obras, de misericor y oraciones no me aplacan. Viven como si fue-dia. ran justos. » Porque cada dia me buscan, y quie-» ren conocer mis caminos; como si fuera un » pueblo que huviera vivido en la justicia, y sin » abandonar la lev de su Dios; me consultan » sobre las reglas de la justicia, y quieren acer-» carse à mi": Me etenim de die in diem quaerunt, et scire vias meas volunt; quasi gens quae justitiam fecerit, et judicium Dei sui non dereliquerit: rogant me judicia justitiae; appropinquare Deo volunt. Quieren acercarse à mì, ayunan y se atormentan inutilmente. » ¿El ayuno n que pido, consiste por ventura en que un hom-» bre se aflija todo un dia"? Numquid tale est

Oual es el ayuno que

Thid.



1e-

#### Compendio para el Viernes

Ibid. 5.

jejunium quod elegi, per diem affligere hominem animam suam? De consiguiente no ay remedio. No obstante advertid lo que añade: " El ayu-» no que quiero, es que descargueis al pobre de n su peso; que libreis à los oprimidos de las li-» gaduras, y tirania de los malos: que quiteis » de las espaldas lastimadas la carga que las fa-» tiga: que deis libertad à los cautivos, y rom-» pais el yugo que los agovia. Distribuid vues-» tro pan con los hambrientos, convidad à vues-» tra casa à los mendigos y errantes: quando » veais un desnudo vestidlo, y respetad en èl » vuestra carne, y vuestra naturaleza. Enton-» ces se levantarà vuestra luz tan hermosa co-» mo la aurora, recobrareis la salud al instante, » la justicia os precederà, y la gloria del Se-» ñor os recogerà. Entonces invocareis al Señor » y os oirà; gritareis, y dirà: Soi vuestro. Quan-» do quitareis las cadenas à los cautivos que ay n entre vosotros, quando degeis de amenazar à n los infelices, y de hablarles inutilmente, quan-» do avreis derramado vuestro corazon sobre » los miserables, y llenado sus almas afligidas; » se levantarà vuestra luz entre las tinieblas, y » vuestras tinieblas serán como el medio dia. El » Señor os darà un descanso eterno, llenarà » vuestra alma de sus esplendores, y harà des-» cansar vuestros huesos en paz: sereis como » un jardin bien regado, y como una fuente que » no se agota". Para que entendamos que sin la limosna todo es inutil: que al que cierra sus entrañas, Dios le cierra las suyas. Asique de

Lo qué mas estrecha, es ser precisa esta mi-

se-

DE LA SEMANA DE PASION. 103 sericordia para la salvacion de las almas. Jesu de esta mise-Christo està en la Cruz para salvar las almas: ricordia, paentrar en sus sentimientos, y sacar à nuestros ra la salvahermanos de todas las extremidades que ponen cion de las à su alma en un peligro evidente. Dos condicio- Christo està nes opuestas tienen por escollo de su salvacion en la Cruz las mismas extremidades: las primeras fortunas para salvarv las ultimas; unos por la presuncion, y otros vemos entrar por la desesperacion llegan al mismo fin de aban- en sus sentidonarse enteramente al vicio. Se ama la ociosi- mientos. Codad en lo uno y en lo otro; porque lo uno es tan res y menoabundante que no necesita trabajo, y lo otro tan res fortunas miserable, que se cree inutil todo trabajo. Solo tienen unas se quiere trabajar para evitar los males extre- tremidades mos: y quando se està en ellos, nada se espera, para escollo se contrae habito; y yà no ay verguenza. Pero de su salvalo mas horrible en uno y otro estado, es que se descuida el alma: allà impelido por el aplauso, se olvida de sì mismo: y aqui se descuida por el desprecio de todos; yà no se cree destinado para nada que sea grande. La felicidad es comer: reducido al estado de las bestias, tales eran aquellos pobres ociosos, &c.

En estos dos estados se olvida à Dios. Unos En què olvipor sobrado descanso, otros por sobradas mise- do de Dios rias, creen que no ay Dios para ellos: el pri- se cae en esmero, ninguna justicia: el segundo, ninguna dos: qual es bondad: ambos de consiguiente viven sin Dios. la causa. Ley ¿Sabian estos pobres que huviese un Dios? Un de la justipueblo de infieles entre los fieles; bautizados, para quitar sin saber su bautismo; siempre en las Iglesias, las extremisin Sacramentos. Para quitar las extremidades dades igualigualmente peligrosas de estos dos estados, ley, grosas de es-

COMPENDIO PARA EL VIERNES: 104

tos dos estados. Como te la bondad tuacion de los pobres.

de la justicia divina, que los ricos descarguen los ricos de à los pobres del peso de su desesperacion; y que ven probar los pobres descarguen à los ricos de una parte sensiblemen de su excesiva abundancia. Alter alterius onera de Dios. De- portate. " Llevad unos el peso de los otros ". plorable si- Probad à los pobres que Dios es su Padre; probadles los cuidados de la Providencia: es bue-Galat. VI.2. no; dà tantos bienes, de que nada les toca, nada es para ellos; ha mandado darles: si nada es para ellos, no se le obedece. Probad sensiblemente su bondad dando. Solo tienen los hijos para manifestar su miseria; toda su instruccion es saber fingir lamentos.

Grande uti-Hospicio: quan util es á los pobres. Como se descargan los otros.

Pasad à ese Hospicio; salid un poco fuera lidad de un de la Ciudad, ved esa nueva Ciudad que se ha edificado para los pobres, el asilo de todos los á los ricos y miserables, la banca del Cielo, el medio comun propuesto à todos para asegurar sus bienes, y multiplicarlos con una celestial usura. Nada ay primeros ali. igual à esta Ciudad; no, ni aquella sobervia viando à los Babilonia, ni aquellas Ciudades tan famosas que edificaron los Conquistadores. Yà no vemos aora aquel triste espectaculo de los hombres muertos delante de la misma muerte, arrojados, desterrados, errantes, y vagabundos, sin que alguno los cuidase, como sino fueran parte de la sociedad humana. En esa casa se procura quitar à la pobreza toda la maldicion que trae la ociosidad, y hacer pobres segun el Evangelio. Los niños se educan, los mayores estàn recogidos, y los ignorantes instruidos reciben los Sacramentos. Sabed que descargandolos, disminuìs vuestra carga; aligerais su peso y ellos el vuestro:

lle-

DE LA SEMANA DE PASION. 104 llevais la necesidad que los oprime, y ellos la abundancia que os agovia.

Venid à ofrecer este sacrificio. Dos lugares Dos lugares de sacrificio, el Altar, y el tronco. » Sois rica de sacrificio. y opulenta, dècia S. Cipriano à una muger, Antigua cos » y sin dignaros mirar los dones que à Dios se ofrecer pan n ofrecen, creeis celebrar los Misterios Santos, y vino para » venis al lugar donde se hace la oblacion, sin el sacrificio: lo sobrante » traer de vuestra parte algo al sacrificio: "Lo- dado à los cuples et dives es; et Dominicum celebrare te pobres como credis, quae corbam omnino non respicis, quae una continuacion del in Dominicum sine sacrificio venis. Antiqua costumbre del sacrificio: cada uno llevava pan christiano. y vino para la Eucaristia; lo sobrante era pa- Limosna par ra los pobres, como una continuacion del sacrificio christiano. Aunque el orden de la cere- sacrificio. monia se aya mudado, el fondo de la verdad es De Oper. et invariable, y vuestra limosna siempre deve ha- Elecmos. p. cer parte de vuestro sacrificio.

No solo atendais al tronco de la Iglesia; atended tambien à los pobres en vuestra casa: deve prepaeste es consejo de S. Juan Chrisostomo, funda- rar y poner en estado de do en aquellas palabras de S. Pablo: » Separe » cada uno en su casa el primer dia de la sema-Fuerza y vir » na lo que quiera, para juntar poco à poco se- tud de la li-» gun su buena voluntad. " » Haced asi, dice micias que .a. S. Chrisostomo, de vuestra casa una Iglesia; cada uno den tened un cofrecillo, un tronco; sed el guar-ve dar aDios m dian del dinero sagrado: constituios el econo- I. Corinth. n mo de los pobres: la caridad y la humanidad XVII. n os confieren este sacerdocio. Colocad este n tronco en el lugar donde os retirais à orar y n siempre que entreis à hacer oracion, empe-Tom. VI.

te necesaria de nuestro

sacrificio

106 COMPENDIO PARA EL VIERNES

» zadla depositando vuestra limosna, y despues » derramareis vuestro corazon en la presencia » de Dios. " (1) » Si asi lo hiciereis, este tron-» co os servirà de armas contra el diablo. El

Homil. de » lugar en que depositais el dinero de los po-Eleemos. t. » bres es inacesible à los demonios; porque el III. p. 254. n dinero juntado para la limosna defiende la ca-» sa mas que el escudo, la lanza, las armas,

> » todas las fuerzas del cuerpo, y todas las tro-» pas de los Soldados. Dareis à vuestra oracion

» alas para que suba al Cielo; hareis vuestra

» casa una casa santa que guarda las provisio-In Epist. ad » nes del Rey. Y para que la colecta prescrita

.p.406.

Cor. Hom. » por el Apostol se haga facilmente, ponga XLIII. t.X. » cada artesano quando vende alguna obra de » su arte, alguna parte del precio en este tron-» co; dè à Dios las primicias, y parta con el » Señor la menor parte de lo que saca de su tra-» bajo. Sigan este consejo el comprador y el » vendedor; y sean fieles à esta practica todos » en general los que sacan frutos legitimos ò de

Mala escusa sacada del los hijos. Es justo contar àJesu Christo entre los

No tomeis por escusa el numero de vuestros hijos: ; no se os ha muerto alguno? ; Y le contais entre los demàs despues que Dios lo llamò à

» sus rentas, ò de su trabajo. "

Homil. XLIII. tom. X. p. 401. et 405.

herederos. Consuelo nes.

<sup>(1)</sup> Apud te sepone, et domum tuam fac Ecclesium; arculam et gazophilacium; esto custos sacrae pecuniae, à te que se saca ipso ordinatus dispensator pauperum : benignitas et humanide disponer tas dat tibi hoc Sacerdotium. Pauperumque arculam domi faasi de los bie ciamus, quae juxta locum in quo stas orans sita sit: et quoties ad orandum fueris ingressus depone primum eleemosynam, et tunc emitte precationem. In Epistol. I. ad Corinth.

sì? ¿ Por què no ha de tener tambien su herencia? Pero pues aveis de sobrevivir à vuestra muerte, ¿ por què no quereis heredar algo de vuestra hacienda? ¿ Por què no quereis contar à Jesu Christo entre vuestros herederos? Quando dejais vuestros bienes à los que os heredan, dejais los bienes, y os olvidan; en una misma accion haceis dichosos, è ingratos. ¡Què consuelo es ir à ser recibido del mismo al que aveis dejado heredero de una parte de vuestra hacienda! Y para esto no aguardeis la hora de la muerte; y si se os acuerdan vuestros hijos, oid la grave exortacion de San Cipriano.

» Pero teneis muchos hijos, y una numero-» sa familia, decis; vuestros precisos gastos de una cari-» caseros, no os permiten mostraros liberal con dad mas a-» los pobres: " Atqui hoc ipso operari amplius debes, quo multorum pignorum pater es: eso mismo os impone la obligacion de mayor cari- los hijos y dad; porque deveis apaciguar à Dios con mas personas, teneis mas pecados que rescatar, mas almas que librar de la opresion, mas concien- to pecan los cias que limpiar de las continuas faltas à que està sujeta nuestra fragilidad, y de tantas tentaciones à que se vè expuesta. Sois Sacerdote en plo de convuestra familia, deveis instruir, orar por to- servar masel dos, sacrificar por todos; y al paso que aumentais vuestra mesa y el gasto de la casa, se- que el del gun el numero de vuestros hijos, para mante- Cielo. Què ner esa vida mortal; deveis alimentar en ellos padres deesa vida celestial y divina: " Segun crece el sus hijos. » numero de los hijos, deve multiplicarse el gas-" to de las buenas obras: " Quo amplior fuerit Oper. et E-

**Obligacion** bundante, que impone el numerode criados que se tienen á cargo. Quanpadres que dan à sus hijos el egempatrimonio S. Cipr. de

leemos.p.24

Ibid.

pignorum copia, esse et operum debet major impensa. Asi aumentava Job el numero de sus sacrificios, segun crecia el numero de sus hijos; tanto era el numero de sus victimas delante de Dios, como el de los hijos que tenia en su casa: y para expiar los pecados que se cometian diarios, ofrecia tambien diarios sacrificios. Luego si amais à vuestros hijos, y quereis abrir à vuestros hijos en sus necesidades la fuente de una caridad paternal, encomendados à Dios con obras buenas, para que sea su tutor, su curador, y su protector: sed padre de los hijos de Dios, para que Dios sea Padre de vuestros hijos. Los que dais à vuestros hijos el egemplo de conservar mas el patrimonio de la tierra que el del Cielo, cometeis un delito doble, porque no adquiris à vuestros hijos la proteccion de un tal Padre, y porque les enseñais à amar mas su patrimonio que al mismo Jesu Christo, y à la herencia celestial. Mejor es que seais para vuestros hijos un padre como lo era Tobias, que se persuadiò no podia dejar al suyo herencia mas se-Tob. XIV. gura que la justicia y las limosnas. No lo dejeis todo à vuestros herederos; pensad en heredar alguna parte de vuestros bienes. 30 up à agnoto: -oi Ved, si no me engaño, establecida la obli-

La dureza gacion, y rechazadas las escusas que parecian mosna, es el mas legitimas. ¿La creeis, hermanos mios? Sí unico moti- no la creeis aora, la creereis otro dia, quando vo que el Juez otro motivo de su Juez alegará oireis que no alega el Juez otro motivo de su de su senten sontencia sino la dureza en hacer limosna: si la erecis prid el modo de cumplirla. So computar . 4 2 4 7 5 1 3 1

PUN-

#### PUNTO SEGUNDO.

TEsu Christo crucificado nos enseña tres cosas, que son hacer limosna con compasion, con alegria, y con sumision. La primera que es la compasion, nos es necesaria para imitar à nuestro gran Pontifice, de quien dice el Apos- el modo de tol: " El Pontifice que tenemos, no es tal, que no pueda compadecerse de nuestras flaquezas; de compa-, sino que ha experimentado como nosotros, sion que nos , toda especie de tentaciones y pruebas, excep- dá. ", to el pecado: " Non enim babemus Pontifi- Hebr.IV.15 cem qui non possit compati infirmitatibus nostris; tentatum autem per omnia pro similitudine absque peccato. "Me compadezco de estas ", gentes, dijo Jesu Christo, porque ha tres dias , que me siguen, y no tienen que comer: " Misereor super turbam; quia ecce jam triduo sus- 2. tinent me, nec babent quod manducent. La primera limosna nacia del corazon.

Para obligarnos à compadecer, perpetua Dos modos Jesu Christo de dos modos la memoria de su Pa- con que Jesion: en la Eucaristia y en los pobres. Hoc facite in meam commemorationem., Haced esto en ", memoria mia: " igualmente la comunion que su la limosna. Acordaos con dolor de su Pasion, para baceren lo uno y en lo otro, con sola esta diferencia, que allà recibimos de el el alimento, y aqui se lo damos: Hoc facite in meam commemorationem. malicia del Imagen de los trabajos de Jesu Christo en los po- pecado, rebres; aliviadlos pues: Hoc facite in meam commemorationem. ¿ Quereis besar las llagas de Je-variedad de

Tres cosas que Jesu Christo crucificado nos enseña sobre hacer limos-

su Christo perpetua la memoria de pasion, nos compadecer. Infinidad de la presentada las miserias

#### Compendio para el Viernes

humanas. Deleite que los miserables à egem-Christo. Luc. XXII.

sus? Asistid à los pobres: su costado abierto devemos sen nos enseña la compasion : aquel gran grito que tir al aliviar dà en la Cruz, con el que se rompen las piedras, nos recomienda à los pobres. Entrad en plo de Jesu esas grandes salas, ¡ què variedad infinița de miseria y de enfermedades! Prueba de la infinita malicia que tiene el pecado. Tenedles compasion, aliviadlos: comoved los corazones para abrir las fuentes de las limosnas. Deveis hacerlo con gusto à egemplo de Jesu Christo: "Que " con tanto contento sufriò en la Cruz: " Proposito sibi gaudio sustinuit crucem, ¡ Què deleite entre aquel abismo de tormentos! Deleite de aliviar à los miserables, deleite que le impelìa del centro de su corazon. "Devo, decia, ser , bautizado con un Bautismo, y no sosiego has-, ta que se cumpla. " Baptismo habeo baptizari; et quomodo coarctor usque dum perficiatur. Ansioso en el medio y en lo intimo de sus re-

Luc.XII.50

pugnancias.

Còmo sentia Job este deleite.

Notad como sentía Job este deleite. ...: Por ", ventura neguè à los pobres lo que querian, ò ", me esperaron en vano los ojos de la Viuda? ,, comì solo mi pan, ò lo dividì con el huerfa-", no? porque en mì ha crecido la compasion ,, desde la infancia y con ella salì del vientre de " mi madre: no descuidè socorrer al que por , falta de vestido moria de frio, y al pobre que , no tenia con que cubrir sus carnes, abriguè , con los bellones de mis obejas los miembros , de su cuerpo, que me bendigeron. " (r) ; Què

Si negavi quod volebant pauperibus, et oculos

DE LA SEMANA DE PASION.

cera Sanctorum requieverunt per te, Frater.

Què bien gustò San Pablo la dulzura de S. Pablo eseste deleite! "Vuestra caridad, amado herma-ta dulzura. ,, no, escrive à Philemon, me ha llenado de "gozo y de consuelo, al ver que los corazones ,, de los Santos han recibido tanto alivio de Philem. 7. , vuestra bondad : "Gaudium enim magnum habui et consolationem in charitate tua; quia vis-

Este deleite dilatò el corazon de Jesus, no Què efecto quiso poner limites à aquel ardor de obligar, y el corazon à aquel deseo de hacer bien. Dadme, ò Jesus de Jesus el mio, el que Yo entienda la extension de vues-desco de otro corazon. El deleite de obligar hizo que qui- bligar. Cò mo devemos siera ser el Salvador de todos. Entremes en la entrar en sus extension de este corazon; y asi como cargò sentimientos con todos los pecados, procuremos cargar con è imitar su conducta todas las miserias. Este es el designio de ese con los mi-Hospital, que encierra la universalidad de to-serables. dos los males. Jesu Christo tomò todos los nuestros, devemos tomar tambien todos los suyos; y veriamos con ojos tranquilos destruir una institucion tan santa!

Servir à los pobres con sumision. Jesu Chris- Con què suto lava los pies à sus Discipulos. Exemplum de- mision dedi vobis. "Os di egemplo en la Cruz. El Hijo vir á los po-,, del Hombre no vino à ser servido, sino à ser-bres. , vir, y dar su vida por la redencion de mu- Joan. XIII. ., chos:66

viduae expectare feci: si comedi buccellam meam solus, et non comedit pupillus ex ea; quia ab infantia mea crevit mecum miseratio, et de utero matris meae egressa est mecum si despexi pereuntem eo quod non babuerit indumentum, et absque operimento purperemisi non benedixerurt mihi latera ejus, et de velleribus ovium mearum calefactus est. Job XXXI. 16. 17.18. 19. 20.

# · 112 COMPENDIO PARA EL VIERNES

" chos: " Non venit ministrari, sed ministrare, et dare animam suam redemptionem pro multis.

Empeño de Abraham e n necesitados. Sentimientos que le inspira la pre su Christo servidor de los pobres. **Obligacion** este Padre. de los crecendencia br es à egem plo del Apostol. Ser m. CXXI de Divit. et Lazar. 8. 9.

"Abraham, dice S. Pedro Chrisologo, ol-"vida que es Señor, luego que vè un Peregriservir à los ,, no: " Viso peregrino dominum se esse nescivit. Teniendo tantos criados y una familia tan numerosa, tomava por sì el cuidado y la obligacion de asistir à los necesitados. Al instante vision de le- que se acercan à su casa, sale à recibirlos, èl mismo và à escoger en sus ganados lo mas tierno y delicado, y èl mismo se encarga del cuidado de servirlos à la mesa. Veia en espiritu de imitar à aquel Padre de los creventes, à Jesu Christo servidor de los pobres, y al ver los pobres que yentes, para eran sus imagenes, se olvida de que es Señor. ser sus hi- En su presencia ò cesa su autoridad à vista de jos: Condes tanto poder, ò se averguenza su grandeza deque deve- lante de una tal humildad, y asi olvida que es mos tener Señor. Dominum se esse nescivit. Esto es lo con los po- que devemos imitar si queremos ser hijos de Abraham., Señor, dice Zaqueo à Jesu Christo, , voy à dar la mitad de mi hacienda à los po-, bres: " Dimidium bonorum meorum do pauperibus. A que responde el Señor: "Esta casa Luc. XIX. , ha recibido hoi la salvacion ; porque tambien " este es hijo de Abraham : " Eo quod et ipse filius sit Abrabae. Sirvamos à los pobres para ser hijos de Abraham, y seguir los vestigios de esta fe : negociemos en las calamidades de los demàs; no despreciemos à nuestros semejantes; tengamos con ellos una gran condescendencia; imitemos al Apostol, que tanta caridad y solici-

DE LA SEMANA DE PASION. citud manifiesta en servirlos. ,, Aora, dice, voy " à Jerusalem à llevar à los Santos algunas li-" mosnas; porque las Iglesias de Macedonia, y " Achaya, han resuelto con mucho afecto, dar , alguna parte de sus bienes à los Santos que " estèn necesitados en Jerusalem.... Os conjuro pues, Hermanos mios, por Jesu Christo nues-, tro Señor, y por la caridad del Espiritu San-,, to, rogueis por mi, y junteis vuestras oracio- 25. 26. 30. , nes à las mias, para que Dios me libre de los 31. , Judios incredulos que ay en Judea, y que los "Santos de Jerusalem reciban bien el servicio " que voy à hacerles".

Suavizar los animos, calmar los movimien- Suavizar los tos impetuosos: no aya desprecio, ni desden: animos, no considerar à Jesu Christo en ellos, servirlos, les desprecio procurar darles gusto en todo.

alguno: por que.

#### PUNTO TERCERO.

L fondo destinado à su subsistencia se hallarà en el cercenamiento que se haga de destinado à los apetitos. ¡Vino acaso Jesu Christo à descu- su subsistenbrir nuevos tesoros, à abrir nuevas minas, ò à de los apedar nuevas riquezas? no sin duda. Los regalos titos. de Dios Criador bastan; pero las pasiones se lo tragan todo; es menester reprimirlas; esta es la gracia de Dios Salvador, de Dios crucificado; este el fondo que asigna. Su cruz es el cercenamiento de las pasiones: esta es la que deve obrar da circuncision del corazon: en el Bautismo ofrecimos renunciar las pompas del mundo.

El exceso de los apetitos està condenado Tow. VI. por

#### Compendio para el Viernes

El exceso de por estas palabras del Salvador, colligite quae los apetitos superawerunt fragmenta: » Recoged los pedaestà condena do por el Sal » zos que han quedado. « El cercenamiento es necesario, pues de otro

vador.

Joan. VI. 12 modo vuestra limosna no serà un sacrificio. Cortar el juego, en que » instantaneamente se hacen los miento nece sario para " hombres ò pobres ò ricos": Subito egentes, reque la limos pente divites. » Su estado y su fortuna se mudan na sea un sa-» con la misma volubilidad que los dados que arrocrificio. Cortar el juego; " jan " Singulis jactibus statum mutantes; verabuso que se satur enim eorum vita sicut tessera. b Se forcomete enèl, ", ma un juego del peligro, y un peligro del jueinjusticias que resultan ,, go; tantas son las suertes como las ruinas ": Fit ludus de periculo, et de ludo periculum: quot S. Ambros. lib.deTobia, propositiones, tot proscriptiones. El juego donc.XI. t.1. p. de por una monstruosa mezcla se ven reinar con 602, 603. igual exceso las ultimas profusiones de la mas desordenada prodigalidad, y los empeños de la mas vergonzosa avaricia: el juego donde se consumen tesoros immensos, que traga las tierras y las casas, y cuyas profusiones solo se pueden mantener con espantosas rapiñas: que obliga clamar à mil artesanos, que priva al mercenario de su recompensa, à los criados de su salario, à los acrehedores de sus bienes; y esto se flama

Dad liberalmente: » Imitad por el extremo Con que liberalidad se n'opuesto à la sanguisuela de Salomon. Salon deve dar. In-monis sanguisugam in contrarium demutato. Aftantos locos fer, affer; » Dad, dad " Para que son tan lo-

los pobres.

jugar: juego sangriento y cruel en que padres y madres deshaturalizados, se juegan la vida de sus hijos, la subsistencia de su familia, y la de DE LA SEMANA DE PASION.

cos gastos? Para què tantas inutiles magnifi- gastos, y del cencias? Diversion y espectaculo de los ojos que enorme lujo à nadie sirve, sino para engañar vanamente la ambiciosa locura de los unos, y la ciega admi- Quales son racion de los otros. Cuncta inter furorem edentis et spectantis errorem, prodiga et stulta voluptatum frustrantium vanitate pereunt. ¿ De guir à imitaquè os sirven esos superfluos gastos? ¿ De què cion de Dios. sirve ese enorme lujo én vuestra casa, tanto oro, de Oper. et y tanta plata en vuestros muebles? todo eso pe- Eleemos. p. rece. Haced magnificencias utiles como Dios: 244adornò el mundo; pero los adornos son tantos como las fuentes de los bienes para toda la naturaleza.

Castigo contra los que traspasan estos limites. Colligite fragmenta ne pereant. » Juntad lo que pide la » sobrante, porque no se pierda. "La destruccion de un Hospital clama venganza en la presencia tal. Indignade Dios: ¿ y quedaria impune? Dios denuncia su cion de Dios indignacion à todos los que sean culpables de tal pèrdida: cada uno se desvia, cada qual se que sean cul retira. ¿Y què, un delito tan publico, y tan con- pables, quan siderable, no podrà descubrir al culpable? Ha! general es es-Ya se lo que es, pues que padie lo es en particular, Grandes ven todos lo son en general. Luego es delito comun; ganzas atrai-¿ y por esto no serà vengado? Al contrario ano das por los son estos los delitos que atraen las grandes venganzas? ¿ Acaso teme Dios la multitud? Cinco Cindades incendiadas, todo el mundo, el diluvio. Si sucede alguna desgracia grande, echaos ·la culpa. Hal Formaos amigos, "Que os reci-.,, ban en los eternos tabernaculos a: Qui reci- Luc.XVI.9. piant vos in aeterna tabernacula.

que reyna en las magnificencias que se deven se-

> Venganza destruccion. de un Hospi denunciada á todos los

# **EXTRACTO**

# DE UN SERMON

SOBRE EL MISMO ASUNTO

PREDICADO EN EL HOSPITAL GENERAL

DIA DE LOS DOLORES

## DE MARIA SANTISIMA.

Estado de Jesu Christo sufre en los pobres, se vè abandonado en los pobres, y padece en los pobres. Por què subre en sì mismo pobres. Jesu Christo sufre en sì mismo pobres. Jesu Christo sufre en sì mismo para expiar los pecados; en los pobres aplicandose sus fatigas y dolores. Al recibir à los popobres. De bres y remediarlos, se aplica la cruz y se partiquè modo se cipa de ella.

aplica su Jesu Christo es abandonado de los hombres,

Abandono y aun del mismo Dios. Curar las heridas de Jeen que se encuentra Jesu
Christo. Pobres victimas del mun
,, tre sì mis vestidos, y sortearon mi tunica. "
do. Circunstancias de la
pasion renovadas respebres. ,, Quando tuvo sed, le dieron à beber vito de los po,, nagre "; In siti mea potaverunt me aceto.
bres.
Ps. XXI. 19.
Quando se trata mal à los pobres, se les aparta,
Ps. LXVIII ò à las que piden limosna para ellos.

El abandono que de Jesu Christo hicieron Que figura- sus Discipulos, es figura de otro abandono esva el abandono que hipáritual; no se aprovecha la Pasion de Jesu
Chris-

Christo. Todos los hombres deverian estar al cieron de Jepie de la Cruz, para recoger aquella sangre, y estorvar que caiga en tierra; asi deveria hacerse con los pobres, para aprovechar sus lagri- deverian amas, recojer sus sudores, y ayudarles à llevar su cruz.

su Christo sus L'iscipulos. Como se tender los pobres.

En todas las Iglesias se và à erigir el Calvario, y à renovar las heridas del Hijo de Dios: la Cruz en la y entretanto tenemos una imagen en la Santa Virgen y en los pobres. Pobres de Jesu Christo, bres. mis mui amados, y mui honrados Hermanos, à Maria comvosotros dirijo mi palabra.

Imagen de santa Virgen y en los po-

padece à Jesu Christo donde quiera que sufre. los pobres à su Hijo que padece, y es

En Jesu Christo, pasion: en Maria compasion. Donde quiera que veo à Jesu Christo que sufre, veo à Maria que le compadece. Sufre en Como vè en los pobres: Maria, ve à Jesu Christo que sufre en ellos: viò à su Hijo abandonado: nuestra dureza la hace ver à Jesu Christo abandonado en tà abandonatos pobres: la causava consuelo ver à Jesu Chris-do. to pacifico; Ha! Quiera Dios, Hermanos mios, la Pasion en que le vea pacifico en los pobres.

Imagen de la Eucaristia Eucaristia

Jesu Christo sufriendo en los pobres: imagen imagen de la de la pasion en la Eucaristia; imagen de la Eucaristia en los pobres. » ¿ No estimais, dice S. bres. Como " Juan Chrisostomo, como una cosa mui gran- al dar de co-,, de, poseer la copa en que Jesu Christo deve , beber, y à que deve llegar los labios? No veis se hace sa-, que solo al Sacerdote es permitido repartir el cerdote ,, caliz de la sangre? Yo, dice Jesu Christo, no JesuChristo. " miro estas menudencias; si me dais el caliz lo modo dehon , recibo; aunque solo seais lego, no lo rehuso, rar su cuery no pido mas de lo que he dado; porque no po-, pido sangre, sino una poca de agua fresca. Pen- Hoin. XLV. ,, sad

en los po-mer y beber à los pebres, Verdadero

In Matth. t.VII.p.479 118 EXTRACTO PARA EL VIERNES

" sad à quien dais à beber, y llenaos de horror: , pensad que os haceis Sacerdote del mismo Je-,, su Christo, quando dais con vuestra propia ,, mano; no vuestra carne, sino pan; no vuestra

,, sangre, sino un vaso de agua fresca... ¿Que-

,, reis honrar al cuerpo de Jesu Christo? No le Ibid. Hom., desprecieis en su desnudez, ni le vistais en su

> ,, templo con ropas de seda, para despreciarlo ,, fuera, quando le veis afligido de frio, y des-

Matt.XXVI ,, nudo ": porque el que ha dicho: ,, Este es mi " cuerpo, y en virtud de su palabra, ha reali-

,, zado lo que decia, ha dicho igualmente,, Me

,, viste con hambre, y no me diste à comer..... Ibid.25.42. ,, Quantas veces haveis negado estas asistencias

, à uno de los mas pequeños, me las aveis nega-, do à mì. Este cuerpo que tenemos presente no

, necesita vestidos, sino un corazon puro; al " contrario el otro pide todos nuestros cuidados.

En Jesu Christo no ay pecado, y estàn to-Christo, no dos los pecados; no ay miserias, y las tiene toestán todos das. " Nada necesita à la verdad, dice Salvialos pecados: ", no, si miramos su omnipotencia; pero necesino ay miserias, y están
, ta para satisfacer su misericordia: nada necetodas las mi- ,, sita para sì segun su divinidad; pero ha meserias: como, nester por el amor que nos tiene.... Y su tier-" na compasion lo hace mas necesitado que tosion de sus ,, dos: porque cada individuo solo necesita en ", sì y para sì: pero Jesu Christo sufre y men-", diga en todos los pobres en general." Sufre à causa de 10s sufrimientos un mismo tiempo, el frio, y el calor. Y no solo representa- es representada en los pobres la verdad de los dos en los sufrimientos, sino tambien la causa. Pobres, vicpobres. Co-mo es me-timas del mundo: todos merecen ser tratados

45.

L. p. 518.

· ay pecado, y tiene necesi-dad. Extentormentos. Verdad y causa de los

asi.

asi. Dios escoge à los pobres : descarga sobre nester parfiellos su indignacion, y perdona à los demàs. Es cipar de las menester participar de las victimas de Jesu to, y de las Christo recibiendo: de las de los pobres dando, de los pobres compadeciendo, aligerando su cruz y ayudando Lib. IV. adà llevarla. No lo hacemos asi, los abandonamos: esta es mi segunda parte.

ver. et varit. p. 303. 304.

Jesu Christo es abandonado de los hombres, A que abany aun del mismo Dios; asi sucede à los pobres: dono ha sido Tibi derelictus est pauper: " A vosotros se os reducido Jeha dejado el cuidado de los pobres." Del mismo Dios ,, ¿ Por què os aveis retirado lejos de mi, los pobres. ,, Señor, dignaos mirarme en el tiempo de mi an- Como Dios , gustia y aflixion? Mientras que el impio se donado real-, hincha con su sobervia, el pobre se quema ": mente à Jesu Ut quid, Domine; recessisti longe? despicis in Christo; ni opportunitatibus: dum superbit impius, incenditur pauper. Antes avia dicho el Profeta, El á los pobres. , Señor es el refugio del pobre, lo socorre en Ps. IX. 38. , sus necesidades y aflixiones ": Et factus est Dominus refugium pauperi, adjutor in opportunitatibus, in tribulatione. No los abandona: quando parece que abondona à Jesu Christo, reconcilia el mundo; y esta es la gloria de Jesu Christo: quando pareco olvidar à des pobres, les prepara su recompensa; y esto deve exoitarlos à la paciencia.

su Christo: qual es el de no ha aban-

Razon porque se desprecian los pobres; por- Porque se que no tienen poder para hacer bien in mal. desprecian Bien: ¿Quien nos facilita tanto como ellos? los pobres. "¿Quien resucito à Tabitha, dice S. Juan Chri- roder que , sostomo, los criados que la cercavan? ò los hacer el bien pobres que avia socorrido? " Quando mortua o el mal. 

#### EXTRACTO PARA EL VIERNES

In Epist. ad est Tabitha, quis eam suscitavit? servi circum-Hebr. Hom. sistentes, an mendici? Y por lo que respeta al XI. t.XII.p. mal que pueden hacer, oid lo que dice el Ecle-116. siastico. , Hijo mio; no prives al pobre de su li-

" mosna, y no apartes de el los ojos, porque no

Rccles. IV. ,, se enoje: no des motivo à los que piden, de , que te maldigan quando no los oyes: porque 4. 5. 6. 8. ,, el que te maldice en la amargura de su alma,

" serà oido em su imprecacion; serà oido por el ,, que lo ha criado..... Oye al pobre sin enfadar-, te, dale lo que le deves, y respondele bien, y ., con agrado". Dios oye las maldiciones de los

pobres; las oye y las castiga; tiene justicia contra ellos, y justicia contra nosotros.

Sus murmuraciones son justas: ¿ qual es la Justicia aparente de sus causa de la desigualdad de condiciones, siendo murmuracio todos formados de un mismo barro? Descripcion nes. Qual es el medio de de esta diferencia: no ay medio de justificar esjustificar la ta conducta, sino diciendo que Dios ha encargaconducta de do los pobres à los ricos, y de lo superfluo de essigualdad de tos ha señalado el sustento à aquellos: Ut fiat las condicio- aequalitas, dice San Pablo, para que se restanes. II. Corinth., blezca la igualdad".

Paciencia: egemplo de Jesu Christo. Con-Contribuir à tribuyamos à su paciencia asistiendoles. , Enla paciencia,, cargad con cuidado à vuestros hijos, decia de los pobres asistiendoles,, Tobias al suyo, que hagan obras de justicia y Aviso de To-, limosna ". Notad la union de la justicia y de

bias à su hijo las limosnas. Tob. XIV.

II.

VIII. 14.

# SERMON

PARA EL SABADO DE LA SEMANA DE PASION.

COMO JESUS JUZGO Y CONDENO AL MUNDO con todas sus vanidades. Desprecio que deve inspirarnos su juicio de todas las cosas temperales. Como devemos egecutar su juicio sobre, y contra nosotros mismos.

Nunc judicium est mundi.

Aora va a ser juzgado el mundo. Joan.XII. 31.



L juicio que devo representaros, Jesus juzge no es el que causarà el espanto y condena al del universo, el horror à los mundo, al impios, y forma la esperanza el mismo es de los justos: no es aquel Jesus juzgado y que vendrà sobre las nubes, condenado. terrible y magestuoso, el que

aparecerà en este pulpito: es Jesus juzgado en los tribunales de Caiphas y de Pilatos, Jesus juzgado, Jesus condenado à muerte: pero en este estado juzga al mundo, y lo vereis como lo condena soberanamente con sus pompas y maximas desde el leño de la Cruz. O Dios mio, dadme palabras, no de las que lisongean los oidos, y hacen alabar los discursos, sino de fas que penetran los corazones, y cautivan todo el entendimiento à la autoridad de vuestro Evangelio.

AVE MARIA. ..

O sè si podrè proferir lo que concibo, ni denacion del si las buenas palabras que el Espirim mundo en la Santo me inspira en el corazon, podràn salir con Tom. VI.

Juicio y con Crus y Pasion del Salvador.



SERMON PARA EL SABADO toda su eficacia. Atiendo à un grande espectaculo: descubro interiormente à Jesus sobre su Cruz, condenando desde aquel tribunal al mundo y à sus maximas: està ocupado del pensamiento de su cercana pasion; " turbada se halla" Joann, XII. , su santa alma ": Anima mea turbata est : parece que duda : Et quid dicam? "Y què dirè? Ibid. 28. Al fin vence la fuerza: Pater clarifica nomen tuum: "Padre mio, glorificad vuestro nombre ". Al instante se oye una voz como un trueno, que expresa estas palabas: " Le he glorifi-,, cado, y le glorificare todavia": Et ciarifica vi, et iterum clarificabo. Al ruido de esta voz parece que habla con nueva fuerza, y pronuncia las palabras que he referido: Nunc judiciam est mundi: "Aora va à ser juzgado el mundo enseñandonos con este discurso, que su Cruz su Pasion, son el juicio y condenacion del mundo. Este juicio es el que os predico, y para explicaros en tres palabras lo que de el tengo que exponeros, dire qual fue la forma del juicio, qual la materia sobre que se pronunció, y qual

Ibid. 31.

PUNTO PRIMERO.

Maximas The mundo establece maximas, y todo su fundel mundo: damento estriva en sus corrompidas melifundamen- naciones; pero las dà una cierta autoridad, ò to. Autori- mejor dirè, les atribuye una tirania, contra la dad tiranica que no tienen valor los Christianos de elevarse: que el mun-no las atri son edmo juicios decididos, que gozan la fuerza de cosas juzgadas. Asi sucede en las venganzas gien la fibriqua , vecto io un entiriri da pateita

deve ser la egecucion.

Digitized by GOOGLE

Jesu Christo quiere condenar estas maxi- Modo nue mas: y el modo con que lo hace es nuevo è inaudito: se deja juzgar por el mundo; y en la iniquidad de este juicio, destruye todas sus sentencias.

De aqui se sigue, que como el mundo no tiene principio de rectitud, son sus juicios: I. Hems de extravagancias, II. no tienen consistencia, ni estabilidad. Mas me direis, que asi sistencia, y juzga el pueblo arrebatado: pero veamos como están llenos juzga el mundo formal: oygamos el juicio de los Pontifices, y el de Pilatos, que son las gentes mas autorizadas. Pilatos (a) condena à un inocente por conservar la amistad del Cesar: se engaña; su desgracia es notable en la Historia, y con su destierro da fama à la torre que lo aprisiona. Y estos son los hombres grandes, los que respetan la Corte y su fortuna: que corrompidos de su ambicion, juzgan mal al Hijo de Dios, y mojan sus manos en la sangre del Justo.

Pero los Sacerdotes, y los Pontifices tienen Objeto mas otro objeto mas elevado: piensan en salvar el elevado que estado, y la autoridad de la nacion; Et non to-

e elem inche annonario persone co

vo è inaudito con que Jesu Christo condena estas maximas.

Porque los juicios del mundo tienen conde extravagancia.

determina el, juicio de los Pontifices, y Sacerdotes. Como gonen el cólmo al delito y à la "venganza. Que ha manifestado. la extravagan: juicid crim nal. Autori-

<sup>30. 15</sup> kate \$1 100 kai et 12 (a) Refiere Eusebio, tomado de los que han escrito la Historia Romana por Olimpiadas, que Pilatos cayò en tales desgracias en tiempo del Imperio de Cayo, que se viò obligado à ser verdugo de sì mismo, y asi vengò con sui desesperacion los delitos que avia comerido. Adon dice que Piletos se mato en Viena del Delfinado, donde avia sido defrerrado para siempre, y aun oy se man-tiene esta tradición en el país. Vease Edseb. Histor. Ec-Mes. I.H. c.VII. Adon, Chron. Actat. 6. ann. Christ 40. Tillers. Hist. des Emper. t. I. p. 432.

### SERMON PARA EL SABADO

dada à Jesus ta gens pereat: " No perezca toda la nacion": los juicios 35- .

sobre, todos por esto sacrifican à Jesus à una quimera de indel mundo, terès publico. Mas la sangre que derramaron, Joan.XI.50. està sobre ellos, y sobre sus hijos, segun lo di-Mat. XXIII geron: los persigue y los oprime, como se lo avia amenazado Jesus: Ut veniat super vos omnis sanguis justus, qui effussus est super terram: " Para que la sangre inocente que se der-» ramò en el suelo, recayga sobre vosotros?: ponen el colmo al delito y à la venganza, con el·ultimo golpe de su juicio. Asi se engaña todo el mundo juzgando à Jesu Christo. El Señor se deja juzgar, y la extravagancia de este juicio criminal è insensato, acredita que el mundo no sabe juzgar. Y Jesu Christo aun mirado como hombre, y no como Hijo de Dios, se pone superior à todos los juicios humanos; y esto le dà una suprema autoridad sobre todos los inicios del mundo.

Como juzga mo tiempo dadi segun

No juzga con una autoridad aparente: lo Jesus al mis-harà asi otro dia quando venga en la nube: juzque es juz- ga dejandose condenar, y gana la victoria quan-·gado. Auto- do lo juzgan, segun està escrito en el Psalmo ridad que ad cinquenta: Ut vincas cum judicaris: " Para quiere su E-vangelio, per ma que venzas, quando se juzgue tu conducta feccion que Esto autoriza su Evangelio, y pone la perfecrecibe su ino cion à su inocencia, à su santidad, y à su juscencia en su condenacion ticia. Platon: no os admireis de que cite à este Qual es el Filosofo en este Pulpito; el pasage que voy à colmo de la referiros, se ha citado tantas veces por los Chrismalicia, y tianos, que ha dejado de ser profano al pasar perfeccion con tanta frequencia por manos santas: Platon de la santi-dice, que el colmo de la malicia, es cubrirla

DE LA SEMANA DE PASION. con tanto artificio, que parezca ser justa. Asi Platon. Cola perfeccion de la santidad, es ser justo sin so- mo se halla licitar parecerlo, sin buscar el favor de los hom-cia en Jesu bres; sino al contrario tomar de tal manera los Christo juzvicios, que se haga maltratar y crucificar como gado y conun reo: fundamentos ocultos de la verdad veni- denado. dera puestos en las tinieblas del paganismo. Es- De Repub. to es lo que autoriza à Jesu Christo, que no lib. II. n. 2. habla palabra para camptar el favor de los hom- p. 361. bres. Los Fariseos le adulan, pero no por esto fulmina menos su sobervia; ni por sus lisonjas rebaja su justa y necesaria severidad: los mismos le fatigan, importunan, y persiguen; y no 'se altera su dulzura: » Generacion infiel y mal- Matt. XVII dita traedme aqui à vuestro hijo"! le crucifican; ora por ellos, y subsiste su verdad sobre

Asi aparece Jesu Christo Jnez; y con la in- Como Jesus vencible firmeza de su silencio desafia la ma- aparece Juez gestad de las Aguilas Romanas: el titulo de su delante de sus Juezes, y Reyno està escrito en lo alto de su Cruz; por-en su Pasion que en aquel infame madero reyna sobre todo el mundo; y lo que era locura à los Gentiles, se. convierte en sabiduria de Dios para los Fieles: mientras el mundo le condena, no le faltan hijos que lo reconozcan: la sabiduria se justifica por sus hijos. Pero escoge otro pueblo: estiende sus brazos en la Cruz, "Y todo lo atrahe à sì ": Omnia traham ad me ipsum. » Mide al Joana. XII. n mundo, dice Lactancio, y llama un numero n infinito de naciones, que vendran à descan-Divin. Instin sar bajo sus alas ": asi juzga à los Judios, y tut. l.tV. c. se escoge otro pueblo.

tantos extravagantes juicios de los hombres.

XXVI t. I.

77 Es

#### SERMON PARA EL SABADO

do.

» Espredicado à unos, dice S. Hilario, y odad de los n tros le reconocen; pace para estos, y es amado de las nacio- » de aquellos, los suyos le desechan, y los estranes: efectos » fios le reciben: los de su propia casa le persique resultan » guen, y sus enemigos le recogen con cariño: los Pueblo que Jesus se es- " adoptivos piden la herencia, los de su familia cogiò en el » la desprecian: los hijos repudian el testamento, tiempo que » y los criados le reconocen. Asi el Reyno de el Judio le padece violencia, y los que la hasion de este » cen, lo arrebatan; porque la gloria devida à nuevo pue- 27 Israel por sus padres, anunciada por los Problo à sus le-yes, y al juiyes, y al juicio que pro- p batada y poseida por la fè de las naciones". nuncia con- (1) Asi mientras que el Pueblo Judio le juzgar tra los Ju- y le condena, se escoge un pueblo que se sugetra el mun- ta à sus leyes, y que consiente en el soberano juicio que pronuncia desde lo alto de su Cruz, no solo contra los Judios, sino tambien contra el mundo: Nunc judicium est mundi.

# PUNTO SEGUNDO.

SUS sufriò:

Desprecio

Quan volun Ara entender aora lo que Jesus condenò en las privacio- el mundo, consideremos solo le que desnes que Je- preciò. ¡Què podia faltar al que posee un poder

que hizo de (1) Aliis Christus praedicatur, et ab aliis agnoscitur; alas vanida- liis nascitur, et ab aliis diligitur; sui eum respuunt, aliedes del mun ni suscipiunt; proprii insectantur, complectuntur inimici; do : juicio haereditatem adoptio expetit, familia reiicit : testamentum que pronun-filii repudiant, servi recognoscunt. Itaque vim regnum Coelocia contra e- rum patitur, inferentesque diripiunt; quia gloria Israel à llas desprepatribus debita, á Prophetis nuntiata, à Christo oblata, ficiandolas.
Poderosos

Poderosos

p. 664.

der infinito, y una sabiduria infinita? Lo que motivos que no tuvo, fue por eleccion: " Juzgò la gloria nos presenta no del mundo indigna de sì, y de los suyos ": su vida para Gloriam soeculi alienam et sibi et suis judica- cosas tempovit. n La desecho porque la despreciava; al rales, y no n desecharla, la condenò; y al condenarla, la mas penosas. n contò entre las pompas del diablo ": Quam Tertul. de noluit, rejecit; quam rejecit, damnavit; quam idololatr. n. damnavit, in pompa diaboli deputabit. " No 18. p. 116. n ameis, dice San Agustin, las cosas tempo-27 rales; porque si se pudiesen amar, aquel homn bre que el Hijo de Dios unió à sì, las aman ria. No temais los ultrajes, las cruces, y la n muerte; porque si perjudicaran al hombre, n aquel hombre que el Hijo de Dios uniò à sì, » no las sufriria."

Si la hermosura, la salud, y la vida fue- Prueba que sen verdaderos bienes, seria permitido à los nos dá de hombres furiosos, privar de ellos à sus seme mosura, la jantes. ¿Sería permitido al demonio quitarlos salud, y la al Salvador? Quitad pues de vuestros deseos el vida no son amor de la vida, porque no forma parte de un verdaderos bienes. Cebien verdadero. Non est species ei neque de- guedad de cor:,, ¿Le falta brillo y hermosura "; y que los que quiereis forzar la naturaleza, deteniendo en algun ren forzar la modo à la fugitiva juventud, con cabellos con- para detener trahechos, y colores postizos?

tud fugitiva. · Is. LIII. 2.

<sup>(1)</sup> Nolite amare temporalia, quia si bene amarentur, amaret ea bomo quem suscepit Filius Dei. Nolite timere contumelias, et cruces, et mortem; quia si nocerent homini, non ea pateretur bomo quem suscepit Filius Dei. De Agon, Christ. c. XI. t. VI. p. 251.

LOR SERMON PARA EL SABADO

Deseos que tienen los á què fin dequezas. desea Jesus de Jesus.

Se solicita el poder, se desea la elevacion; hombres del y por esto se buscan las riquezas, como prinpoder y de cipales instrumentos del poder y de la grandelaclevacion: za. Jesus ama tan poco el poder, que se somesean las ri- te voluntariamente al poder de las tinieblas. Pilatos tiene autoridad sobre èl y la ha recibido Quan poco de lo alto: para manifestarnos, que aunque el el poder. I. poder sea un don de Dios, ni es de los princidea que de- pales, ni de los mas grandes; pues lo dà à un ve darnos del poder el temor Dilacor su propio Hijo. ¿ Quanto devia que recibió temer Pilatos su propio poder? ¿ Quanto de-Pilatos. Se- vian hacerle temblar las muestras de su autoriparacion de dad, si huviese podido penetrar en que lo preel que deve cipitava el deseo de conservar su poder? Mienla conducta tras Pilatos, y Caiphas, y todos los enemigos de Jesus, y aun los mismos demonios pueden. tanto contra el, està Jesus despojado de todo su I. Petr. II. poder : Tradebat autem judicanti se injustè. » Se entregò al que le juzgava injustamente; " sin resistir, no solo en los efectos, pero ni aun en las palabras. Buscad despues de esto el poder, solicitad las riquezas, seguid los deleites: pero advertid que desmentis al Salvador, que al despojarse, nos manifiesta en la Cruz, que

Odio implahombres con tra el Salvaexplicable es

23.

El fayor de los hombres, es un odio implacable de los cable y envenenado. Si sus declarados enemigos y los envidiosos, le huviesen pagado mal dor: quan por mai no seriah inocentes; y en no retornarle injusto è in- bien por bien, son injustos, è ingratos; pero le pagan mal por bien; ultrajes por beneficios: Ha! que faltan palabras para expresar su furor!

estas cosas no son verdaderos bienes:

Acaso sus amigos le seràn fieles: no, her-

de la Semana de Pasion. manos mios: " Maldito el hombre que confia en Amar à los hombre." Amad à vuestros amigos en el or- orden de la den de la caridad, mas no pongais en ellos vues- caridad; no tra confianza. Todos sus amigos le abandonan, establecer en el que comia con èl, y al que avia entregado el fianza. Jesus cuidado de su familia, le vende, y entrega à es abandonasus enemigos: el que escogiò para ser fundamen- do de todos to de su Iglesia, le sigue algun tiempo, y des- mo le quepues le niega: aquel principio de fidelidad, a- dan Dios y quel primer calor de su zelo, solo le sirve des- su'inocencia pues à renovar el dolor de un abandono tan uni- y como nos versal y cobarde: no confieis pues en los ami- der, que la gos. ¿Y pues Jesus perdiò los suyos, què le inocencia el queda? Nada mas que Dios, y su inocencia; y mismoDios, aun su inocencia no le queda para librarle de bienes que los insultos y de las injusticias. Le queda Dios, da à sus sierno para protejerlo en la tierra; porque èl mismo vos, no son es el que lo entrega, lo deja, y lo abandona. presente. Presto se quejarà con aquellas palabras: Deus, Jerem. Deus meus, ... quare me dereliquisti?,, Dios XVII. 5. ,, mio, Dios mio, por què me aveis abandona-" do? " No encontrarà à este Dios que lo ha " dejado, sino quando dè el ultimo suspiro: en-, tonces le dirà : In manus tuas commendo spi- Luc, XXIII. ritum meum: "En vuestras manos, Padre mio, 46. "entrego mi alma:" Para que entendamos que la santidad, la inocencia, el mismo Dios, y todos los verdaderos bienes que dà à sus siervos, no se les dàn para la vida presente; sino que solo tienen relacion à la vida venidera.

,, ¡O remedio que à todo provee, exclama Virtud, efica "San Agustin! que reprime todas las hincha-, zones, que recobra todo lo que estava des- Christo nos Tom. VI. 22 ma-

amigos en el

cia del reme dio que Jesu ofrece en sm vida. Vida què no consiste. No amar la virtud, porque es un Christiano. Como bado en la Cruz.

SERMON PARA EL SABADO dichosa, en ,, mayado, que corta todo lo que era superfluo. " que conserva todo lo que era necesario, que ,, repara lo que estava perdido, y que reforma ", lo que se avia depravado: ¿ Quièn podrà de el mundo la ,, aqui adelante creer que la vida feliz consiste estima. Què " en gozar objetos, que el Hijo de Dios nos ha ", enseñado à despreciar con sus lecciones y sus todo lo que ;, egemplos? "(1) No ameis pues al mundo, ni place al mun lo que està en el mundo; ni aun ameis la virdo es repro- tud, porque el mundo la estima, y la atiende. El Christiano es un hombre transportado de la tierra al Cielo: quanto agrada al mundo, en quanto el mundo lo ama, es reprobado en la Cruz: Nunc judicium est mundi. El juicio ya està dado, falta que vengais à la egecucion sobre vos mismo, por vos mismo, y contra vos mismo.

#### PUNTO TERCERO.

Empeño que contrajimos en el Bautismundo en mor de Jesus: razones. que nos estre. chan á ello. Rom. VI. 3.

Esta egecucion os empeñasteis en el Santo Bautismo: In morte ipsius baptizati mo, desen- sumus: "Hemos sido bautizados en su muer-"te: " en su muerte, en su Cruz, en sus infamias, y en sus oprobios. Por nosotros derramò mos y cruci- sobre el mundo todo el horror de su suplicio. ficarlo por a- toda la ignominia de su Cruz, todos sus trabajos, todas las puntas de sus espinas; y toda la amar-

<sup>(1)</sup> O Medicinam omnibus consulentem, omnia tumentia comprimentem, omnia tabescentia reficientem, omnia superflua resecantem, omnia necessaria custodientem, omnia perdita reparantem, omnia depravata corrigentem. Quis beatam vitam esse arbitretur in iis quae contemnenda esse docuit Fikius Dei? De Agon. Christ. c. II. tom. VI. p. 252.

por amor de Jesus. Jesus deshonrò al mundo, y

el mundo le crucificò.

Galat. VI.

Pero estimamos mas crucificar al mismo Je- Por que los su Christo, y participar del delito de los Ju- Judios crudios contra èl, que seguir el egemplo del Hijo de Dios. ¿ Por que le crucificaron? Sino porque to, Qual es se decia Hijo de Dios, no contentava su ambi- el Salvador cion, ni les hacia dominar sobre la tierra, co- que deseamo se prometian de su Mesias. ¿ No es este el vo de la infi-Salvador que buscamos, que nos libre de la po- delidad que breza, de la sujecion, y del dolor, &c.? Y le tenemos. porque asi no lo hace, y se llama nuestro Salvador, nos revelamos contra el.

cificaron à Jesu Chris-

¿ De dònde ha nacido esa tropa de libertinos que tan atrevidamente se levantan en medio del nace esta tro Christianismo contra sus verdades? No estàn irritados de que se propongan à su creencia mis-levanta tan terios increibles; nunca han tomado el trabajo atrevidamen de examinarlos sèriamente : que Dios engendre en la eternidad, que el Hijo sea igual al Padre, Cri, tianisque las profundidades del Verbo hecho carne mo. Què les sean como quisiereis, nada de esto les fatiga; es es insoporta-ble en la Retàn dispuestos à creer quanto querrais, con tal ligion. que no se les estreche en lo que es de su gusto: Que los secretos de la predestinacion sean impenetrables, en una palabra, que Dios sea, y haga quanto quiera en el Cielo, todo està bien, con tal que se les deje satisfacer à su voluntad

De donde pa de libersinos que se te contra las verdades del

SERMON PARA EL SABADO sus pasiones en la tierra. Pero Jesu Christo vino para hacerles aborrecer el mundo; esto les es insoportable, les revela, y hace que le crucifiquen. Determinaos pues, Christianos; ò condenad à Jesu Christo, à condenad oy al mundo: " Si Baal es Dios, seguidle: " Si Baal est. Deus, sequimini illum.

Mas ò Dios mio, no nos atrevemos à hablar

III. Reg. XVIII. 21.

Quàn destruido està el Christianismo, y olvidado el Bautismo. Razon particular de condenar al mundo en la Sagrada Mesa: no con denarlo à medias. Intencion de los que lo aman.

asi: se hablava en estos terminos, quando la reverencia de la Religion estava bastante impresa en los corazones, para atreverse à tomar partido contra Dios, quando avia necesidad de declararse. Pero aora, hermanos mios, si estrechamos à los mas de nuestros oyentes à que se declaren entre Jesu Christo y el mundo; Jesus perderà su causa; y el mundo serà seguido, segun està destruido el Christianismo, y olvidado el Bautismo. No os dejo opcion: la causa ya està juzgada, ya no ay que deliberar: Nune judicium est mundi. Es menester condenar al mundo: estos son los dias de salvacion en que os acercareis à la Sagrada Mesa: alli deveis conde-I.Cor.II. 32 nar al mundo: "Si no quereis ser condenados " con el mundo: " como dice el Apostol: Ut non cum boc mundo damnemur: Mas no lo condeneis à medias, como aveis hecho hasta aqui. No quereis amar, quereis agradar; no quereis que os sirvan, pero sì servir, y hacer perder à los que Jesu Christo ha redimido con su sangre, una libertad que tanto costòn n Se pisan las lep yes, y nunca se hace justicia: " Laceratu est lex, et non pervenit usque ad finem judisium.

No.

No, no, el mundo deve perder su causa en Por què se todo y por todo; porque nunca estuvo mas deplorable. No me pregunteis hasta què punto de- se devenhuir veis huir las vanas superfluidades: quando pe- las vanidadis estos limites, no es precisamente para hacer lo justo; sino porque temeis hacer sobrado. ¿To- prueban que meis hacer sobrado, quando amais mucho à vues- à Dios no se tros parientes, al Principe, ò à la patria, porque tienen alguna imagen de Dios? Sino poneis Extravio de limites à estos objetos, con mucha mas razon los que quie no deveis ponerlos para con el mismo Dios: los que con èt os quieren poner limites no conocen nua circunel Evangelio; os engañan, y os pierden. La vi-cision, que da christiana deve ser una continua circuncision: no me pregunteis, què es lo que se ha de còmo se dehacer; empezad cortando alguna vanidad, y este primer corte os darà luz para los demàs, &c. Qual es nues Amad, y esta es la regla: tened en el corazon jecion de los la Cruz de Jesu Christo, y ella harà una per- Paganos, res petua circuncision, hasta que al fin os reduzca petada por à la pura sencillez del Christianismo. 10 qu'an nos. hediondo seria el mundo, decis, si se le despojase de todas sus vanidades, y del esplendor que lo rodea! Esta es puntualmente la objecion de los Paganos: » Dichoso seria el tiempo, di-» cen, y Jesu Christo huviera traido al mundo n una gran felicidad, si se pudiesen gozar con n perfecta seguridad todos los deleites! " Si S. Augustin. esset securitas magna nugarum, felicia essent CXXXVI. tempora, et magnam felicitatem rebus bumanis tom, IV. p. Christus adtulisset:

Condenad pues al mundo sin reserva. Asi mundo sin podreis estar eternamente en Jesu Christo: asi reserva, Què:

des. Egemplos que ren darnoslos. Contiexige la vida christiana: ve obrar.

Enarr.inPs. Condenar al SERMON PARA EL SABADO.

se deve cele-

significa Pas podreis celebrar con èl una Pasqua Santa. Pasqua: como qua, esto es pasage; podreis pues pasar no con el mundo; sino pasar con Jesu Christo para caminar del mundo à Dios, y gozar de los consuelos eternos, que os deseo con la bendicion de su Ilustrisima. Amen.



# SERMON PRIMERO

## SOBRE EL MISTERIO

#### DE LA ENCARNACION DEL VERBO.

GRANDEZA DE ESTE MISTERIO. Orden maravilloso que se guardò en el. Metodo de que Dios se sirve para curar nuestra sobervia. Què juicios devemos formar al ver los abatimientos del Verbo encarnado. Quan admirable es su pobreza: como exalta la vileza de nuestra naturaleza.

Beatus venter qui te portavit.

Dichosas las entrañas que te llevaron. Luc. XI. 27.



OMO sabia Dios que la fecun- Milagro de didad de la naturaleza no era la Encarnacapaz de la sublime obra, que cion del Ver avia resuelto el Padre Celes- bo enlas en-tranas de Ma tial en este dia, de asociar la ria: cômo se divina Virgen à su genera- obra. cion eterna, haciendola Madre de su Hijo unico, resol-

viò igualmente comunicarla un rayo de su fecundidad infinita. Luego que huvo asi dispuesto esta casta y bendita criatura, se viò repentinamente cercada de su Espiritu Santo, y cubierta por todas partes con la sombra de su virtud omnipotente. Se acerca à Maria la persona del Eterno Padre, que engendrò en ella aquel mismo Hijo omnipotente, que èl mismo engen-

DE LA ENCARNACION.

drò antes de todos los tiempos, y por un admirable milagro hace à una muger la Madre de un Dios: y el que es tan grande y tan infinito, si puedo explicarme asi, que solo avia cabido hasta entonces en la immensidad del Seno paterno. se halla en un instante encergado en las sagradas entrañas de Maria.

Sin embargo como el mismo Dios empezò

Quan distan te estuvo la

concupiscen la formacion de este cuerpo de què devia vescia en este tirse el Verbo, la naturaleza y la concupis-Misterio de cencia, que acostumbran unirse en las concepgracia y de Santidad:es- ciones ordinarias, tuvieron orden de retirarse; panto de la ò mejor dirè, que apartada la concupiscencia naturaleza al mucho tiempo avia del cuerpo y del alma de considerarlo Maria, ni aun se atrevia à parecer en este Mistério de gracia y de santidad: y por lo que toca à la naturaleza que siempre respeta à su autor, cuidò de no poner la mano en una obra que emprendia de un modo tan elevado: y detenida en considerar con profundo espanto, este nuevo modo de formar y hacer nacer un· cuerpo humano, creyò que todas sus leyes ivan à trastornarse para siempre. Esto es con corta diferencia, lo que oy se efectuò en las entrañas de la Santa Virgen, y lo que nos obliga à exclamar con la muger de nuestro Evangelio, que son verdaderamente dichosas. Pero como el fondo de un Misterio tan grande, es enteramente impenetrable, ni aun me atrevo à daros la explicacion; y me contentarè, Christianos, con pedir humildemente à Dios, quiera darme sus santas luces, para haceros entender los infinitos frutos que resultan à nuestra naturaleza:

Sermon I. sobre el Misterio ann esta gracia es tan grande, que no me atrewo à esperarla y conseguirla por mi mismo.

No es una muger particular, sino toda la Transporte Iglesia Catolica, adora oy al Verbo Divino en de admiracarnado en las entrañas de la Santa Virgen; y la Iglesia en exclama transportada, que son dichosas las en- la Encarnatrañas en que se cumpliò Misterio tan grande. cion del Ver Me propongo manifestaros en el modo que pue-bo. Humil-dad, pobreda, la fuerza de esta palabra; y como la dicha za, y libede la Santa Virgen no solo consiste en las gra- ralidad del cias que se la han dado, sino tambien en las que Verbohecho por su intercesion recibimos, os explicare con cosas que se el favor de Dios, el milagro que se obrò en ella para nuestra comun felicidad: para que en este dia: compreendais con quanta razon se apellidan bienaventuradas sus entrañas. Seguirè en este asunto los pasos de San Agustin, y reducire à tres capitulos lo que se obra oy en la Santa Virgen. » Mirad, dice este Santo Obispo, a-- quella casta sierva de Dios, Virgen y Man dre à un mismo tiempo: " Attende ancillam In Ps. CI. illam castam, et Virginem, et Matrem. " En Enar. I. t. ella toma el Hijo de Dios forma de esclavo, IV. n. 1. p. » alli se empobrece, y alli enriquece à los hom-» bres" Ibi accepit formam servi... ibi se pauperavit, ibi nos ditavit. Notad tres cosas que este Santo dia viò cumplirse en las entrafias de la Santa Virgen, la humillacion, la pobreza, permitidme usar esta palabra, y la liberalidad del Verbo hecho carne. Tomò la forma de esclavo, ved lo que acredita su humillacion; tomò nuestra pobreza, ved como se empobreciò à sì mismo; nos comunicò sus rique-Tom.VI. zas,

zas, y en esto egercitò con nosotros su liberalidad infinita. Estas son, hermanas mias, las tres grandes obras en que crevò San Agustin, incluir todo lo que se consumò en este dia.

Designio de parar nuesse de ella. Porque para conseguirlo confundir nuestra sobervia, elevar nuestra bageza, enriquecer nuestra pobreza.Como al encarnarse el Verbo hizo estas tres cosas.

En efecto, si entendemos la economia del Dios de re- Misterio, veremos que todo està compreendido tra naturale en estas tres palabras: porque si miramos las za cargando cosas en su origen, este Dios que toma una carne humana en el vientre sagrado de Maria, solo se carga de nuestra naturaleza con el intento eranecesario de repararla; y para esto eran precisas tres cosas, confundir nuestra sobervia, elevar nuestra bageza, y enriquecer nuestra pobreza. Era menester confundir nuestra sobervia, que es la mayor llaga de nuestra naturaleza, y el mayor obstaculo para curarla; y à este fin no ay cosa mas eficaz que ver à un Dios abatido hasta tomar la forma de esclavo. Mas no està todavia concluida la obra de nuestra Salvación, porque confundida la sobervia, es menester animar la flaqueza: pues curada esta hinchazon, es de temer que al considerar la naturaleza su nada, ni se atreva à acercarse à Dios, ni aun à mirar al Cielo; y si antes se perdia por la sobervia, no perezca aora por la desesperacion. Para darla aliento » Se hace Dios pobre, dice » San Agustin, por temor de que el hombre » pobre y miserable, asustado del esplendor y » la pompa de las riquezas de Dios, no se a-» treva à acercarsele con su pobreza y mise-

In Ps. CI. " ria" Accepit paupertatem nostram ne divi-Enar. I. t. tias ejus expavesceres, et ad eum accedere cum IV. n. 1. p. tua paupertate non auderes. 1092.

Avien-

# SERMON I. SOBRE EL MISTERIO 139

Aviendo exaltado asi nuestro animo abati- Bienes que do, ¿ Què le queda que hacer, sino dar el nos comunibien à los mismos que ha dado la esperanza? Y esto es lo que hizo dandosenos con sus teso- Orden mara ros y sus gracias por su bienaventurada Encar- villoso de es nacion: en lo que descubrireis aora la continuacion de las palabras de San Agustin, y al mismo tiempo el maravilloso orden del Misterio que se cumple en la Santa Virgen. O entrañas verdaderamente bienaventuradas, donde la naturaleza humana recibe tantas gracias! » En ellas » un Dios tomò la forma de esclavo, para con-» fundir nuestra sobervia: " Ibi accepit formam servi: " En ellas un Dios se vistiò de nuestra » miseria; " para alentar nuestra bageza: Ibi se pauperavit: n Y en ellas un Dios se dà à sì mismo con todos sus bienes" para enriquecer nuestra pobreza: Ibi nos ditavit. Dios me conceda, Hermanas mias, la gracia de explicar santamente estas tres verdades, que formaràn la division de mi discurso.

### PUNTO PRIMERO.

rodos los Santos Padres à una voz han dicho, que la sobervia era el principio de principio de questra ruina, y la razon es evidente. Las sagradas letras nos enseñan que el genero humano cayò por el impulso de Satanas. Este sobervio espiritu cavò sobre nosotros; y al modo que quando se derriba un edificio grande si cae so- cho soberbre otro menor lo destruye; asi este espiritu so- vios comoël. bervio, cayendo del Cielo, diò sobre nosotros, bervia es el

Sobervia, nuestra ruina.Como Sa tanas nos ha embuelto en sudesgracia, y nos ha he-Porque la so vicio mas pe raleza.Quan seria.

ligroso de y nos embolviò en su ruina. Al caer asi sobre nuestra natu nosotros, dice San Agustin, nos imprimiò un necesarioera movimiento semejante al que le precipitava: Uncurarloantes de cecidit, inde dejecit. Siendo pues abatido de todo, pa- por su propia sobervia, nos arrastrò llevandomuestra mi- nos al mismo impulso de que es impelido: de modo que somos sobervios como el, y este es el vicio mas peligroso de nuestra naturaleza. De Verb.A- Digo el mas peligroso, porque entre todos es

post. Serm. p. 788.

CLXXIII.t. el que mas se opone al remedio, y que mas a-VIII. t. V. parta la misericordia: porque siendo el hombre miserable, se huviera hecho digno de compasion, si su miseria no huviera estado acompañada de una estraña sobervia. Es mui natural tener clemencia con el infeliz que se humilla: » Pero no ay cosa mas indigna de compa-» sion, que un miserable sobervio, que junta " la arrogancia con la flaqueza." Quid tam in-III. c. X. t. dignum misericordia, quam superbus miser?

5. Aug. De lib. arbit. 1. I. p. 622.

Este era el estado en que estavamos flacos y altaneros à un mismo tiempo, impotentes y audaces. Esta vanidad cerrava la puerta à la clemencia: y para aliviar nuestra miseria, era menester antes de todo curar nuestra sobervia: para mover la compasion, era preciso enseñarnos la humildad; y por esto se humilla Dios en las entrañas de la Santa Virgen, y toma oy la forma de esclavo: Ibi accepit formam servi.

naturaleza ta los celos de Dios.

Aora devemos admirar el metodo de que de la sober- Dios se sirviò para curar la arrogancia humavia. Que es na; y para ello es preciso explicar la naturalelo que exci- za de esta antigua enfermedad: seguirè las huellas de San Agustin, que es el que mejor la ha

Sermon I. sobre el Misterio conocido entre todos los Padres. La sobervia, dice San Agustin, es una falsa y perniciosa imitacion de la divina grandeza: Perverse te Lib.II.Conimitantur qui longè se à te faciunt, et extol- fes. c.VI. t. lunt se adversum te: » Los que se levantan con- I. p. 86. In Ps. LXX. » tra vos, os imitan desordenadamente. " Es- serm. II. n. ta palabra significa mucho: pero una hermosa 6. t. IV. p. distincion del mismo Santo, nos la harà enten- 737. 738. der completamente. Ay cosas, dice, en que Dios nos permite que le imitemos, y otras en que nos lo prohibe. Es verdad que excita sus celos el que el hombre quiera hacerse Dios, è intente asemejarle; pero no toda semejanza le ofende.

Porque en primer lugar, Christianos, Dios Quales son los atributos nos hizo à su imagen, llevamos estampadas en en que Dios nosotros mismos las señales de su aspecto, y no es celoso los caracteres de sus perfecciones. Tiene atribu- de que protos de que no solo no tiene celos en que procuremos imitarlos, sino que nos manda los imitemos. Por egemplo, la misericordia, de la que dice la Escritura » Que brilla sobre todas sus Ps. CXLIV. " obras;" nos manda que la imitemos: " Sed 9n misericordiosos, como lo es vuestro Padre " celestial." Estote misericordes, sicut et Pater Luc. VI. 36. vester misericors est. Dios es pacifico con los pecadores : v mientras los convida à la penitencia, espera alumbrandoles con un Sol: v quiere que acreditemos ser hijos suyos, imitando esta paciencia para con nuestros enemigos: Ut sitis Filii Patris vestri: » Para que seais Matt. V. 45. n hijos de vuestro Padre celestial." Del mismo modo como Dios es verdadero, podeis imitar-

DE LA ENCARNACION.

le en la verdad; como es justo, podeis seguirle en su justicia; es Santo y aunque su Santidad parece ser enteramente incomunicable, no se ehoja de que os atrevais à pretender el honor de parecerle en este maravilloso atributo; al contrario, os lo manda. » Sed Santos, porque " Yo lo soy:" Sancti estote, quoniam Ego sanctus sum.

Levit. XIX.

Que semeque le causa tantos celos.

¿ Qual es pues esta semejanza que le causa janza es esta tantos celos? Es quando queremos parecerle en el honor de la independencia, tomando nuestra voluntad por ley soberana, como èl mismo no tiene otra ley sino la de su voluntad absoluta; este es el punto que le hiere, y en esta parte es delicado; entonces rechaza con violencia à los que quieren de este modo atentar la magestad de su imperio. Nos permite que seamos Dioses en la imitacion de su santidad, de su justicia, de su paciencia, y de su misericordia siempre benefica: pero quando se trata del poder, contengamonos en los limites de una criatura, y no adelantemos nuestros deseos à una semejanza tan peligrosa.

Porque estraña depraque se nos trahacerloen re ser unico.

Ved, hermanas mias, la regla inalterable vacion tras- que distingue lo que podemos, de lo que no pote hermoso demos imitar en Dios. Mas à caminos corromorden rehu- pidos de los hijos de Adam! O estraña deprasando imitar vacion de nuestro corazon! Trastornamos este à Dios en lo hermoso orden: no queremos imitarle en lo que propone por nos es permitido seguirle; y solicitamos rememodelo, yso darle en lo que quiere ser unico è inimitable. licitandocon Porque si le imitaramos, ¿ exclamaria el Profelo que quie- ta: " Salvadme, Señor, porque ya no ay San-27' tos

SERMON I. SOBRE EL MISTERIO n tos sobre la tierra?" Si en su fidelidad, ò Ps. XI. 1. en su justicia, ¿diría el Profeta Micheas; » Ya » no ay rectitud entre los hombres: el Grande 2. 3. 5. " pide, y el Juez le dà todo lo que quiere; ya » no ay fé entre los amigos, la tierra està llena » de engaños? « Asi no queremos imitar à Dios en estos excelentes atributos, de que nos es facil ver en nosotros una viva imagen: y nos atrevemos à aquella soberania è independencia, que no nos es permitido pretender; este derecho sagrado è inviolable es el que osamos usurpar.

» Porque como Dios no tiene sobre sì na-» die que lo regle y lo govierne, queremos ser, que nos lle-» dice San Agustin, los arbitros soberanos de » nuestra conducta: " para que sacudiendo el Dios: arbiyugo, rompiendo las riendas, y desechando el tros soberafreno del mandamiento que sugeta nuestra li- nos de nuesbertad extraviada, no conozcamos otro poder, qual es el y seamos como Dioses en la tierra. A soeculo principio. confregisti jugum meum; rupisti vincula mea et Que produdixisti: Non serviam. n Mucho tiempo ha que tros esta fal-" despedazaste mi yugo, rompiste mis atadu- sa opinionde » ras, y dijiste: No servire. "Con este deseo, independencia. Censura y esta falsa opinion de independencia, nos irri- que Dioshatamos contra las leves: el que nos prohibe, nos ce à los soincita; como si digeramos en nuestro corazón: Que, nos quieren mandar! No es esto lo que el mismo Dios reprehende à los sobervios, bajo la In Ps.LXX. imagen del Rey de Tyro? " Tu corazon se ha Serm. II. n. » hinchado, y has dicho: Yo soy Dios, pusis-» te tu corazon, como el corazon de un Dios:" Dedisti cor tuum quasi cor Dei. No quisiste regla, ni dependencia; te llenaste de tì mismo, y

va à querer ce en nosobervios bajo la imagendel Reyde Tiro. 6. t. IV. p. 738. Jer. II. 20.

Ezech.

- DE LA ENCARNACION.

te lo atribuiste todo: quando viste bien establecida tu fortuna por tu arte, y tus enredos, no reflexionaste en la mano de Dios, y digiste con Faraon: " Este rio es mio; " este grande dominio me pertenece: este es el fruto de mi in-Ibid. XXIX. dustria, "Yo me he hecho à mi mismo:" Meus est fluvius, et ego feci memetipsum.

3.

Comoelgran abate para confundir la hombre.

Asi nos erige en pequeños Dioses nuestra Dios vivo se ciega sobervia. Y bien, ò sobervio, ò Diosecillo, ve aqui al gran Dios vivo que se abate sobervia del para confundirte: un hombre se hace Dios por sobervia, y un Dios se hace hombre por humildad: el hombre se atribuye falsamente la grandeza de Dios, y Dios toma verdaderamente la nada del hombre. Porque consideremos, Christianos, que es lo que se efectua oy en las dichosas entrañas de la Santa Virgen: alli se agota y anonada Dios, tomando la forma de esclavo; para que el esclavo se confunda, quando quiere hacer el Señor, y el Soberano. O hombre, ven à aprender à humillarte, hombre, pecador, sobervio, humillado y avergonzado de tu misma sobervia: hombre ¿ que ay mas enfermo? Pecador ¿ que ay mas injusto? Sobervio ¿ ay cosa mas necia?

Nuevo secre to de la mitisfacer en al .. gancia.

Pero notad un nuevo secreto de la miserisericordia di cordia divina: no intenta solamente confundir vina para sa- la sobervia, tiene bastante condescendencia pagun modo la ra querer en algun modo satisfacerla: porque sobervia del ha sido necesario conceder algo à esta pasion hombre y cu indocil, que nunca se rinde enteramente. El rar su arro- hombre se avia atrevido à aspirar à la independencia divina: no se le pudo contentar; el tro-

SERMON I. SOBRE EL MISTERIO no no se divide, ni la Magestad Soberana puede sufrir igual. Mas ved un consejo de misericordia, que serà capaz de satisfacerle: sino podemos semejarnos à Dios en esa soberana independencia; Dios quiere parecernos en la humildad: el hombre no puede hacerse independiente: y Dios por contentarle se hace obediente: su soberana grandeza no sufre el abatimiento mientras permanece en sì mismo; y aquella naturaleza infinitamente abundante, no se niega à ir de prestado, para enriquecerse con la humildad: » A fin, dice San Agustin, que el » hombre que desprecia la humildad, que la » llama simpleza, y bajeza quando la vè en los » demàs hombres, no desdeñe el practicarla n viendola en un Dios ": Ut vel sic superbia generis humani non dedignaretur sequivestigia Enar. I. n.4. Dei. Este es el consejo de Dios para curar la 1.1V.p.210. arrogancia humana: quiere arrancar de nuestros corazones esa indocil fiereza que nada puede sufrir sobre su cabeza; que siempre nos hace mirar con desden, à los que nos obedecen, y con envidia à los que dominan; que no puede sufrir yugo alguno, ni ceder à las leyes, ni aun à las que Dios ha dictado. Por esto no ay bajeza, ni servidumbre à que no se abata Dios, hasta entregarse èl mismo à la voluntad de su Padre.

Pero consideremos mas esta palabra; tomò la forma de esclavo; tomò la naturaleza huma- grados de la na que lo obliga à sugetarse, aviendo nacido sugecion á que se ha re-Soberano. Todavia baja otro grado: tomo la ducido. De forma de esclayo; porque apareciò como peca- què modo to Tom. VI. dor,

DE LA ENCARNACION.

el mundo.

mò la forma dor, se vistiò à sì mismo de la semejanza de la de esclavo. carne del pecado, y en esta calidad llevò sobre victima en sì las señales de esclavo, como es la Circuncique se puso sion, llevò una vida servil: " No vino para ser al entrar en » servido, sino à servir": Non venit ministra-Mat. XX.28 ri, sed ministrare. Aun se abatiò mucho mas: tomò la forma de esclavo; porque no solo es semejante à los pecadores, sino la victima publica de todos ellos. Desde el primer instante de su concepcion, » Al entrar en el mundo, di-» ce el Apostol Santo, se puso en aquel estado » de victima, y dijo: Vengo, Dios mio, à han cer vuestra voluntad": Ingrediens mundum

Heb.X. 5.7. dicit.... Ecce venio...ut faciam, Deus, voluntatem tuam.

Mas quizàs creereis que sugetandose à la bandono aun voluntad de su Padre, quiere substraerse de deá la volun- pender de la voluntad de los hombres. No, hertad de los hombres pe-cadores. Ac- de su Padre es que sea entregado como victima to de sumi- à la voluntad de los hombres pecadores, à la sion que hi- voluntad del infierno: Sed haec est bora vestra, zo al entrar S potestas tenebrarum: " Esta es vuestra hora; en el mundo S potestas tenebrarum: " Esta es vuestra hora; Maria es el n y el poder de las tinieblas". No esperò la cruz Altar, y el para hacer este acto de sumision: » Lo hizo al Templo don de empieza nentrar en el mundo : Ingrediens mundum dià ofrecerse, cit. Maria fue el Altar donde primeramente se Luc. XXII. ofreciò: Maria fue el Templo, donde diò à Dios este primer omenage, donde se viò la primera vez aquel grande y admirable espectaculo de un Dios sugeto y obediente hasta entregarse à la muerte, entregarse à los pecadores, y al mismo infierno para que lo tratàran segun qui-

Sermon I. sobre el Misterio quisieran. ¡Y por què es este abatimiento? Ya os lo he dicho, hermanas mias, para confundir la sobervia.

A vista de un abatimiento tan profundo, Quan dulce ¿quien podrà rehusar el sugetarse? Vosotras, nos deve ser hermanas mias, seguis una vida que os deve ha- despues de cer encontrar la sumision no solo fructuosa, si- los egemplos no dulce y apetecible: y quando tuvierais que sufrir otro govierno ; de que obediencia os que- ha dado. Los iariais al ver à la voluntad de què hombres se ultimos asié entrega oy el Salvador de las almas? à la del tos son mas cobarde Pilatos, à la del traidor Judas, à las honrosos des de los Judios, y de los Pontifices, y à las de abatimientos los Soldados inhumanos que sin la menor aten- de Dios encion, hicieron de èl lo que quisieron. Despues carnado. de este egemplo de sumision, no sabreis abatiros bastante, deveis amar las ultimas ocupaciones, que despues de los abatimientos de un Dios encarnado, se han convertido en las mas honrosas.

Maria entra oy en estos dictamenes: y aunque su pureza angelica fue un poderoso atractivo para traer à Jesu Christo à sus entrañas, no virtudes que obstante no fue esta pureza la que consumò el Misterio; fue su humildad, y su obediencia. Si Maria no huviera dicho que era sierva, en del Verbo. vano huviera sido Virgen, y no exclamariamos oy, que son dichosas sus entrañas. Virgenes de no tanto de Jesu Christo, aprovechad esta leccion, y me- hacer virgiditad atentamente esta verdad: el intento del nes puras, Hijo de Dios no tanto es hacer virgenes puras, vas obedienquanto siervas obedientes: » En efecto, dice tes-» San Agustin, es cosa tan grande el ser humil-

T 2

que Jesu pues de los

Humildad y obediencia, principales atrageron á Maria la En carnacion . Intento del Hijo deDios

Digitized by Google

n de

DE LA ENCARNACIONA

n de y obediente, que si este Dios, que es tan v grande, no lo hiciesse, nunca podriamos virgin. cap. " aprenderlo": Itane mag num est esse parvum, ut nisiàte qui tam magnus es fieret, disci omni-XXV. t.VI. no non posset? Ita planè. Mas no le basta al Verbo encarnado aver confundido la sobervia, es menester alentar la esperanza: y esto es lo que và à hacer empobreciendose: no confunde à la presuncion, sino para dar lugar à la esperanza. Esta es mi segunda parte: Ibi se pauperavit.

#### PUNTO SEGUNDO.

El empobre-L empobrecimiento del Verbo hecho carcimiento del Verbo hecho 🔰 ne es la principal parte del Misterio, y de principal par consiguiente la mas dificil de explicar bient por te del Miste-que quando el Apostol Santo dijo que el Hijo rio, y la mas de Dios se empobreció, no me parece que basdificil de ha cer compren ta, almas Christianas, entender que se empobreciò en calidad de hombre, uniendo à sì una der hasta donde llega naturaleza que tiene por vinculo à la pobreza, esta miste-riosa pobre-naciendo de padres obscuros en lo comun del pueblo, viviendo en la tierra sin morada, sin II Cor. VIII lugar de descanso, y aun sin tener sitio seguro donde poder reglinar su cabeza. Esta misteriosa pobreza, oculta alguna cosa masi, que nunca serà bastante penetrada, hasta que expliquemos què divinidad es esta, que se empobreciò à sì - misma.

Idea que nos dà el Apos-

9.

p.358.

Quando hablo asi, no soy sobrado atrevitol de este do, ni hago mas que seguir al Apostol: Estempobreci- nanivit semetipsum: " Se anonadò à sà mismo!; miento del ò traduciendo mas propiamente esta palabra, se

Digitized by Google

SERMON I. SOBRE EL MISTERIO ivació y derramo enteramente, à la manera que Verbohecho carne. La dise vacia un vaso lleno derramandolo: esta es vinidad siem la idea que nos dà el Apostol, y en esta efu- pre imutable sion consiste el empobrecimiento del Verbo he- en esta mezcho carne. Pero es verdadero este despojo? Philip.H.7. ¿Perdiò Dios algo al hacerse hombre? ¿ No es un articulo de nuestra sè el que la divinidad siempre imutable, ni se alterò, ni disminuyò en esta mezcla? ¿Pues còmo se despoiò el Hijo de Dios? Oid el secreto de este misterio.

De dos modos se puede despojar à uno, ò de despojar quitandole la propriedad, ò privandole el uso: porque aunque se dege à un hombre la propriedad de su patrimonio, si se le atan las manos dad, y otro para que no use de èl, es pobre entre las riquezas de que no puede servirse. Supuesto este principio, es facil comprehender el empobrecimiento del Verbo divino. Si considero la propriedad, no ay cosa mas cierta que el oraculo Werbo dividel grande San Leon, en su celebre Carta à S. no. Elaviano: n Que como la forma de Dios no ha » destruido la forma de esclavo, tampoco la Ep. XXIV. » forma de esclavo nada ha disminuido à la p.48r. n forma de Dios". Asi la naturaleza divina no se despojò en Jesu Christo de alguna parte de su dominio; de suerte que su empobrecimiento es perder el uso de la mayor parte de sus atributos. ¿ Mas què digo de la mayor parte? ¿Qual de sus divinos atributos vemos manifestarse en aquel Dios niño, que el Espiritu Santo formò en las emrañas de la Santisima Virgen?

¿Que hallamos en los primeros treinta años Como está de su vida, que lo acredite Dios? Y aun en los turaleza di-

Dos modos à alguno, uno quitando le la proprie privandole del uso de ella. En què consiste el empobreci-

tres

vina, duran- tres ultimos años que son los mas brillantes, si te los dias de su carne, se manifiestan algunos rayos de su sabiduria en privada del su doctrina, y de su poder en sus milagros, son uso de su po unas luces debiles, y no las del medio dia. La divinas per- sabiduria se oculta con parabolas, y se cubre der y de sus fecciones. Qual es la quando su brazo estiende su poder à obras miverdadera grandeza del lagrosas, como si temiese el manifestarse, le poder divi- retira al mismo tiempo: porque la verdadera

XIV. 10.

por sì, y esto es lo que no quiso hacer el Hijo de Dios. Todo lo atribuye à su Padre: Ego non judico quemquam....Pater in me manens ipse facit opera: » Yo no juzgo à nadie; ... Mi Padre » que vive en mì, es el que obra lo que hago "; parece que ni habla, ni obra sino con una autoridad prestada. Asi devia residir en èl la naturaleza divina durante los dias de su carne. privada del uso de su poder, y de sus divinas perfecciones; por esto » Es digno de recibir » poder, divinidad, sabiduria, y fuerza": Dignus est accipere virtutem, et divinitatem, et

con el sagrado velo de palabras sencillas; y

grandeza del poder divino, es ostentar que obra

Apoc.V. 12 sapientiam, et fortitudinem; como si antes no la huviera tenido: y aun me atreverè à decir; como un hombre suspenso por las leves, que tiene la propriedad de sus bienes, y no puede disponer de ellos. Asi suspendido en virtud de aquella ley suprema que lo embiava à la tierra para estar en un estado de desnudez, no tenia el uso de sus proprios bienes, ni recibe la entera facultad de disponer de ellos, hasta despues que buelve al lugar de su gloria, esto es, al seno de su Padre.

Tal

SERMON I. SOBRE EL MISTERIO Tal es el empobrecimiento del Verbo hecho Nueva vida

carne, y en èl se empeño el Hijo de Dios por Padre para su primer nacimiento que hizo de la purisima librarle de Maria. Y para librarlo de esta miseria su imortal Padre, le resuscita de entre los muertos, le y hacerle go dà nueva vida, y le hace gozar de todos los zar de todos derechos de su nacimiento eterno: Ego hodie ge- los derechos nui te: " Oy te he engendrado", ò Dios em- de su nacipobrecido! ò Dios despojado! Os adoro, Dios no. suspendido, porque mereceis mas nuestras adoraciones.

que le dà su este empobrecimiento

Ps. II. 7.

Podria recelarse, Christianos, que esta po- Por què esbreza del Verbo hecho carne, seria un medio ta pobreza poco seguro de realzar la bajeza de nuestra naturaleza: porque ¿darà alguna esperanza à los infelices, el que un Dios aumente su numero? guro para re ¿Facilita algun recurso à nuestra debilidad, el alzar la baque nuestro Libertador se despoje de su poder? Al contrario ; no parece que el yugo que opriz za. Motivos me à los hijos de Adam, es tanto mas duro, è y causas de inevitable, quando el mismo Dios se sugeta à llevarlo? Asi seria, Christianos, si su pobreza Verbo: quan fuese forzada, si huviera caido en ella por ne- to devemos cesidad, y no por misericordia: pero todo lo esperar de èl devemos esperar de un Dios que baja para unirse à nosotros: cuyo abatimiento no es caida, sino condescendencia; y que solo tomò nuestra tra pobreza, como ya heinsinuado, por recelar que siendo tan pobres y miserables, no nos atreviesemos à acercarnos à el con nuestra mi- In Joan trac seria y necesidad: Descendit ut levaret, non tat. CVII. n. cecidit ut jaceret: " No cavò para ser postran do, sino que bajò para levantarnos".

del Verbo hecho carne, es medio seiezà de nues tra naturaleeste abatimiento del

7. tom. JII. part. 2. pag. 769.

Es-

152 DE LA ENCARNACIONA 🗥 🗥 🤔

Bondad po-Esto obligò à San Agustin à decir, que el pular del Hi jo de Dios Hijo de Dios fue llevado al Misterio de la Enen el Miste- carnacion por » Una bondad popular ": Popurio de la En lari quadam clementia. Como un Orador extracarnacion. ordinario, lleno de ricos pensamientos, para ha-Consejo de cerse popular è inteligible, se baja à la capacicon descendencia de la dad de los entendimientos comunes con un dissabiduria incurso sencillo: como un Grande cercado de un creadaen sus esplendor sobervio, que admira al pueblo poabatimientos. Gran rabre, y no le permite acerdarse, aparta todo eszon de anite pomposo aparato, y con una familiaridad pomar nuestro pular, vive al modo que la múltitud de los que aliento. Lib.III. con quiere grangear los animos; asi la sabiduria intr. Acad. c. creada, por un consejo de condescendencia, se XIX.tom.I. abate tomando un cuerpo, y se hace sensible; P.294. asi la soberana Magestad, por una facilidad popular, se despoja de su esplendor y de sus riquezas, de su imensidad y de su poder, para conversar libremente con los hombres. Alentad vuestros animos, ò hijos de Adam: no creais que en la dispensacion de su carne parezca en vano temer el manifestarse Dios; lo es, y

Por què el Notad el efecto admirable que produce el Verbo encar despojo del Verbo encarnado; de suerte que nado se empobrese tanto. La misericordia es dia. El uso de este atributo es el unico que se el unico de permite de todos los suyos; y en su misteriosa

podeis esperar de èl todo lo que se puede esperar de un Dios. Pero oculta todos sus divinos atributos, para que le trateis con la misma familiaridad, y con la misma franqueza de coramiliaridad,

po-

SERMON I. SOBRE EL MISTERIO pobreza, nada ay mas rico que su amor, que corre sobre nosotros de su fuente, y que aun En su missin tener cosa que lo atraiga, por si mismo se teriosa poderrama à nosotros, y se inunda con su propria breza nada abundancia: tal es el amor de nuestro Dios. que su amor » Fue el primero en amarnos ": Ipse prior di- quan graciolexit nos: ¿què falta aora, sino que le retornemos amor por amor? Ciertamente que es mui Amor duro el corazon, que no contento en no darle su devemos reamor, aun resiste el entregarselo; que no sien- tornarle. Obdo el primero en caminar à Dios, ni aun le si- servacion de gue quando le busca. Y si amamos à este divi- mientos, eno Salvador, observemos sus mandamientos, fecto necemarchemos por los caminos que nos ha enseña- sario de este do, y no digamos en nuestros corazones: Que I. Joan. IV. el amar à los enemigos, y aborrecerse à sì mis- 10. mo, es mandamiento mui elevado: que no ay medios de cumplirlo; que la doctrina Evangelica es mui sublime, y excede en mucho à las fuerzas humanas.

de que usa.

ay mas rico

samente nos lo concede.

El que asi habla no entiende el Misterio de Quan faciles un Dios abatido: este Dios facil; este Dios po- parecen espular que se despoja y empobrece para igualar- tos manda-mientos al se con nosotros ¿pondrà preceptos que no al- que entiende cancemos? ¿el que quiere que lleguemos à su el Misterio persona, querrà que no alcancemos su doctrina? de un Dios abatido. Pensar asi es no conocer à un Dios empobrecido: esta altaneria no concuerda con aquella condescendencia. No nada creo imposible; no ay perfeccion à que no aspire, no ay santidad que no pretenda. Pero si vosotros la pretendeis igualmente, para llegar à este alto grado, deveis tambien afiadir; que no ay pa-Tom. VI.

Digitized by Google

DE LA ENCARNACION.

sion que no combata. Ambicion, quiero arrancarte del centro de mi corazon, &c. Ha! Ya empezais à no entender, y à encontrar imposibles: pero un Dios baja para sosteneros, solo falta que os resolvais, y emprendais. Dichosas pues las entrañas de la Santisima Virgen, donde se cumpliò un Misterio tan grande, en las que un Dios empobrecido, abre tan hermoso camino à nuestras esperanzas. Mas degemos las esperanzas, hermanas mias, y vamos à los bienes verdaderos con que colma nuestra pobreza; que es lo que devemos meditar en la ultima parte.

### PUNTO TERCERO.

Como ni en el orden de

A tierra pobre y necesitada no puede enrila gracia, ni quecerse, ni en el orden de la gracia, ni en el de la en el de la naturaleza, sino por su comercio con naturaleza puede enri- el Cielo: en el orden de la naturaleza, nunca quecerse la dà buenas cosechas, si el Cielo no la envia sus tierra, sino Huvias, sus rocios, su calor que la vivifica, y por su co-mercio con sus influencias: y en el orden de la gracia jamàs el Cielo. se veràn florecer las virtudes, ni fructificar las Qual devia buenas obras, sino recibe con abundancia los ser nuestra dones del Cielo, donde reside el origen del bien. pobreza des-pues que se De aqui inferireis, Christianos, qual deveria interrumpiò ser nuestra pobreza, pues que roto este sagrado este comer- comercio despues de tantos siglos, por la guerra cio por nues-tros pecados que aviamos declarado al Cielo, quales deven su restableci- ser de aqui en adelante nuestras riquezas, pues miento por se restableció oy por el Misterio de la Encarla Rocarna-nacion: porque no sin razon, hermanas mias, le apellida la Iglesia al explicarnos este divino Mis-

SERMON I. SOBRE EL MISTERIO Misterio: » Comercio admirable ": O admirabile commercium.

Dos especies Ved un comercio admirable, en que es fa- de comercio cil compreender, que todo se hace para nuestro entre los adelantamiento. Dos especies de comercio ay hombres, uentre los hombres; uno de necesidad, en que sidad, y otro nos prestamos unos à otros lo que nos falta; y de amistad. la sabiduria de Dios ha repartido los bienes, se encuenpara que las mutuas necesidades formen la alian- tran en estos za, y confederacion de los pueblos; y otro co-dos comermercio ay de amistad y benevolencia, para di-cios. vidir con nuestros amigos lo que poseemos. En ambos comercios adelantamos; en el primero logramos el gusto de adquirir lo que no teniamos: y en el segundo el gusto de gozar lo que poseemos; deleite que no tendria gusto, si otro no participase de èl con nosotros.

Dios se bas-Mas no sucede asi à nuestro Dios, que » Se ta à si mis-» basta à si mismo, porque todo lo encuentra, mo: porque n dice San Agustin, en la abundante grandeza » de su unidad ": Sibi sufficit copiosa...unita- re tener con tis magnitudine. No necesita à nadie para po- nosotros toseer todos los bienes, porque todo lo junta en do resulta su propria esencia: à nadie necesita para el de- miento nuesleite de gozar, que gusta perfectamente en sì tro. mismo: luego ;quien duda que si entra en co. Confes. lib. XIII. c. XI. mercio con los hombres, es para nuestro ade- t.I. p.229. lantamiento? Si presta à nuestra naturaleza, es con el intento de enriquecernos; y si busca nuestra compañia, es porque quiere darse à nosotros. Esto es lo que hizo oy en las entrañas de la Santisima Virgen; y por ello, dice con ra-

**V** 2

cio que quieen adelanta-

zon

DE LA ENCARNACION. zon San Agustin; » Que alli nos enriqueciò": Ibi nos ditavit.

Que recibe. en este comercio.

Y en efecto, almas santas, consideremos, y nos da el os ruego, què comercio empieza el Hijo de Hijo deDios Dios, que recibe, y que dà; y dilatemos nuestro corazon en celebridad de sus beneficios. Vino este caritativo negociante, vino à comerciar con una nacion estraña. ¿Decidme, que llevò de nosotros? Tomò los infelices frutos que produce esta tierra ingrata, la debilidad, la miseria, y la corrupcion: ¿y què nos diò en cambio? Nos trajo los verdaderos bienes, que crecen en su celestial patria, y son su natural herencia, la inocencia, la paz, la imortalidad, el honor de la adopcion, la seguridad de la herencia, la gracia, y la comunicacion del Espiritu Santo. ¿Quièn no vè que en este admirable comercio todo se hace en adelantamiento nuestro?

Grandes ven tajas que solossacaremos del comercio de compania, yafec. to, que quiere tener con turaleza.

Mas veamos aora este otro comercio de compañia y afecto. ¿Puede negarse que sino fuera. por su bondad le gravaria nuestra compañia? Luego si se desposa con la naturaleza humana en las entrañas de la Santisima Virgen, si entra en alianza con nosotros por el sagrado nudo de nuestra na- este matrimonio; pues que no ay la menor apariencia de que esta compañia le sea util, reconozcamos mejor que quiere ser nuestro, y enriquecer nuestra pobreza, no solo con la profusion de todos sus bienes, sino aun dandose à sì ~mismo./

Bienes infinitos que deven seguir al

No soy Yo, Christianos, el que saco esta consequencia; es el grande Apostol San Pablo, que al considerar en sì mismo aquella infinita ca-

ri-

SERMON I. SOBRE EL MISTERIO 157 ridad con que Dios amò de tal manera al mun- don inestido, que le diò su Hijo unico, exclama absorto Dios nos ha imediatamente: » El que no guardo à su pro- hecho de su » pio Hijo, sino que nos lo diò enteramente Hijo. » con su nacimiento, y su muerte, ¿què nos po-» drà negar? ¿Y no nos diò en èl todas las co-" sas?" Quomodo non etiam cum illo omnia no- Rom. VIII. bis donavit? Al darnos à su Hijo, nos abriò su 32pecho y corazon; se inundò con esta abertura: nos diò un Hijo, que lo ama como à sì mismo, que es su unico, su mui amado, sus delicias, y su tesoro; ¿y despues que su divina liberalidad abriò asi su corazon, no es preciso que todo corra sobre nosotros con abundancia? Ojala hiciera Dios entender la fuerza de esta palabra! Seipsum dabit, dice San Agustin, quia seipsum Engr. in Ps. dedit: " Se darà de nuevo, porque ya se avia XLII. n. 2. dado". La liberalidad de los hombres presto se t.IV.p.366. seca: en Dios un beneficio es una promesa, una gracia, y un empeño para un nuevo don. Como en una cadena de oro, un anillo atrae à otro, asi los beneficios de Dios se siguen con un enlace admirable. El que se ha dado una vez no dejarà agotar la fuente infinita de su divina misericordia, y harà à nuestra naturaleza un nuevo regalo de sì mismo; » Se darà imortal à los n imortales, despues de averse dado mortal à » los mortales": Seipsum dabit immortalibus immortalem, quia seipsum dedit mortalibus mortalem. En Jesu Christo mortal, los dones de la gracia; en Jesu Christo imortal los dones de la gloria. Se diò à nosotros como mortal; porque las penas que sufriò fueron el origen de todas nues-

Ibid.

### DE LA ENCARNACION.

nuestras gracias: se nos darà como imortal;porque la claridad que lo llena serà el principio de nuestra gloria: "Transformarà nuestro cuer-» po, no obstante de ser tan vil y miserable, " para conformarlo à su cuerpo glorioso": Re-Phil.III. 21. formabit corpus humilitatis nostrae, configura-

Grandeza tum corpori claritatis suae.

incompreen-Su eminente ordinarios carnacion.

Pero hagamos aora, hermanas mias, una sible de la reflexion seria, sobre la incomprehensible gransanta Virgen deza de la santa Virgen: porque si el principio prerogativa, de tantas gracias, y de nuestra felicidad es, pory sus privi- que Dios nos dà à su Hijo; ¿què podremos penlegios extra- sar de Maria à quien se dà este Hijo con una en el Miste prerogativa tan eminente? Si tanto ganamos rio de la En porque nos lo dà como Salvador, ¿qual serà la gloria de esta Virgen, à la que se dà como Hijo, esto es, con la misma calidad que es suyo proprio? Beatus venter qui te portavit; " Di-» chosas mil y mil veces las entrañas que lle-» varon à Jesu Christo". Jesu Christo serà dado à todos, Maria le recibe la primera, y Dios le dà al mundo por su medio. Jesu Christo es un bien universal: pero Maria le posee sola todo el tiempo de su preñado: logra Maria de comun con todos los hombres, el que Jesus dè su vida por ella; pero tiene de singular que de Maria recibiò la vida: la sangre del Redentor se derramarà para santificar à la Virgen como à los demàs; pero es singular Maria en ser el origen de esta sangre. Este es el extraordinario privilegio que la dà el Misterio de este dia: pero pues este Misterio adorable nos dà igualmente à Jesu Christo que à Maria, aunque no en

Sermon I. sobre el Misterio un mismo grado de alianza, aprendamos de esta divina Madre à recibir santamente à este Dios que se nos dà.

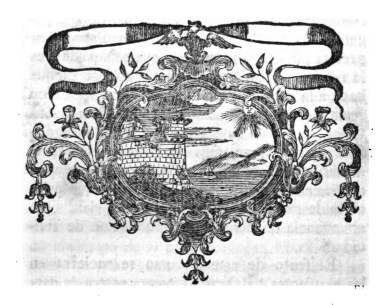
Jesu Christo mortal es nuestro, y tambien Prenda que es puestro Jesu Christo imortal: de uno y otro tenemos en tenemos prenda en el Misterio de la Eucaristía. En efecto es imortal, y lleva la señal, y el ca- su Christo se racter, no solo de su mortalidad, sino tambien nos dà llede su misma muerte: en este estado se nos dà, para que entendamos que lo que merece con su racter de su muerte, y lo que posee en su imortalidad, son misma muer bienes de todos sus fieles: recibamoslo pues pe- te. Disposinetrados de este pensamiento. La disposicion ria para reprecisa para recibir un Dios que se nos dà, es cibirle. la resolucion de servirle bien: porque el que hace à la divina misericordia la injuria de no recibir este regalo como deve ¿què no deverà temer? » Còmo podremos evitar su indigna-» cion, si despreciamos una salvacion tan apre-» ciable "? Quomodo nos effugiemus, si tantam Heb. II. 3. neglexerimus salutem? Al contrario, què principio de gloria! Què torrente de delicias! Què abundancia de dones! Què inundacion de felicidad!

El fruto de este discurso se encierra en que es nueslas siguientes palabras: Utamur nostro in nostram utilitatem, de Salvatore salutem operemur: " Sirvamonos del que es nuestro para nuestra sal-» nuestra utilidad, hagamos nuestra salvacion » del que es nuestro Salvador ": Salgamos de este Sermon con un santo ardor de trabajar en S. Bernard. nuestra salvacion; pues recibimos un Salvador que viene à salvarnos. No os hablaria asi, si

la Eucaristia Por què Jevando la señal y el cacion necesa-

Servirse del tropara nues tro provecho: hacer vacion del que es nuestro Salvador Homil. III. sup. Missus est, n. 14. t. I P.748.

no huviese Salvador; pero si es nuestro, hermanos mios, aprovechemoslo; y pues es el Salvador, hagamos de el nuestra salvacion. Utamur nostro in nostram salutem, de Salvatoré salutem operemur.



# SERMON SEGUNDO

# SOBRE EL MISTERIO

### DE LA ENCARNACION DEL VERBO.

### PREDICADO EN LA CORTE.

QUAN DIGNO ES DE UN DIOS EL HACERSE amar de su criatura, y solo exigir de ella el amor, y anticiparlo. Efectos del amor que la tiene, sensibles en los abatimientos de su Encarnacion: su designio de conquistar los corazones. Modelo que nos dà del amor que devemos tener à Dios. Como necesita el hombre tener un mediador para dar à su Dios un cult i digno de su Magestad. Todas las condiciones necesarias à este mediador se encuentran reunidas en Jesu Christo. Motivo urgente de unirnos à èl, para amar en èl, por èl, y como èl.

Sic Deus dilexit mundum, ut Filium suum unigenitum daret.

Tanto amò Dios al mundo, que le diò à su Hi- Censuras de jo unico. Joann. III. 16.



Os infieles y endurecidos Ju- que mas bien dios, censuraron antiguamente à nuestro Salvador, » Que à vista de sus " siendo un hombre mortal, milagros. To " no temia hacerse Dios", y atribuirse un nombre tan augusto: Tu homo cum sis fa- encierran en

cis teipsum Deum. Sobre lo que advierte San el amor de Athanasio, que los visibles milagros con que manifestava su divinidad devian cerrarles la bo- Joan. X. 33. Tom.VI. ca;

los infieles Judios al Sal vador. devieran averle pedido das las razos nes de este Misterio se Dios al mun

Rpist.de De cret. Nicen. Sinod. n. 1. t. I. p.209.

ca; " Y que en lugar de preguntarle ¿por què » siendo hombre se hacia Dios, devian pedirle 27 mas bien, porque siendo Dios se hacia hom-» bre?" Entonces les huviera respondido: Tanto ha amado Dios al mundo. No pidais razon de una cosa que no la puede tener: se irritaria el amor de Dios, si se buscasen en otra parte que en su mismo ser, razones de su obra: y aun puedo añadir, Señores, que gusta de que no se vea razon alguna; para que solo aparezcan sus santos y divinos excesos.

Honrar este **M**isterio reciproco. Quan penetrada està te santo amor. 16.

De consiguiente, Christianos, no perdamos oy tiempo en buscar razones de un prodigio con un amor tan grande; sino creyendo sencillamente con el Apostol San Juan la imensa caridad que Dios nos tiene, honremos el Misterio de la Encarna-Maria de es- cion del Verbo con un amor reciproco. La bienaventurada Maria està penetrada de este santo I.Joann.IV. amor, mas intimamente Îleva en su corazon que en sus entrañas à Dios, y la abundancia con que la posee el Espiritu Santo, hace que no respire sino caridad. Pidamosla todos una centella de este sagrado fuego, diciendola con el Angel:

AVE.

Motivosque movieron à Dios à darunico.

Nos quiso hacerse amar: y como viò à la naturaleza humana de hielo para èl, y de nos su Hijo fuego para otros objetos; sabiendo quanto vale en el comercio de los afectos ser el primero, y mas en quien tiene el soberano poder no se desdeño de dar los primeros pasos, y hacernos todas las anticipaciones posibles dandonos à su Hi-

SERMON II. SOBRE EL MISTERIO 162 Hijo unico, el mismo que se dà à nosotros para atraernos à sì.

Quiso Dios hacerse amar: y porque es natural al espiritu humano, recibir mas facilmen- modelo del te las instrucciones por los egemplos, que por amor que le los preceptos, propuso al mundo un Dios amanque nos prodo à Dios, para que viesemos en este hermoso pone en este modelo, qual es el orden, la medida, y las Hijo. obligaciones del amor santo, y hasta donde deve impelerlas la criatura racional.

Hermoso ·

Dios quiso hacerse amar: y como era poco Tres cosas para nuestra flaqueza el mostrarle un grande nos son neegemplar, sino se le dava al mismo tiempo un unirnos á gran socorro, este Jesu Christo que nos ama, y Dios. Como nos enseña à amar à su Padre, para facilitar Jesu Christo nos el camino del divino amor, se nos presenta hace lo encomo camino que nos guia: de modo que nece- todo en su sitando tres cosas para unirnos à Dios, que son persona.

un atractivo poderoso, un perfecto modelo, y un camino seguro; todo nos lo ofrece Jesu Christo, todo lo encontramos en su persona, y èl solo nos es à un mismo tiempo, el atractivo que nos lleva al amor de Dios, el modelo que nos manifiesta las reglas del amor de Dios, y el camino para llegar al amor de Dios: quiero decir, si lo entendemos, que devemos en primer lagar darnos à Dios por el amor del Verbo encarnado, devemos en segundo lugar darnos à Dios à egemplo del Verbo encarnado; y ultimamente devemos darnos à Dios por el camino y mediacion del Verbo encarnado. Esta es toda la obligacion del Christiano, y el asunto de mi discurso. A see a sent I fill by her a see as

PUN-

### PUNTO PRIMERO.

Designio del Verbo en hacerse amar por sus abatimientos.

TUchas veces pregunta la sabiduria humana; ¿à què vino Dios à la tierra? ¿por què se ocultò? ¿à què fin anonadò su santa Magestad para vivir, conversar, y tratar con los mortales? A todo lo que respondo con una sola palabra; y es, que intentava hacerse amar. Y si se me insta diciendo; ¿Si es una obra tan digna de Dios el hacerse amar de sus criaturas? Ha! entonces os pedire, Christianos, vuestra atencion, mientras procuro explicar los misterios del divino amor.

Si, Señores, es obra mui digna de Dios, la Queobra tan de hacerse amar de su criatura: porque el nom-Dios es ha- bre de Dios es nombre de Rey: " Rey de Recerse amar » yes, Señor de Señores »: este es el nombre de su criatu-ra. Rey legi- del Dios de los Egercitos. Y quien ignora, que timo que dá un Rey legitimo deve reynar por inclinacion? á nuestro co- El temor, la esperanza, y la inclinacion puerazon con el den sugetar el corazon: el temor servil dà un por obliga- tirano à nuestro corazon: la esperanza mercecion, el amor naria, è interesada, nos dà un Señor; ò como de inclina- se dice vulgarmente, un amo: pero el amor ren-Ap. XVII. dido por obligacion, y empeñado por inclina-14. XIX.16 cion, dà à nuestro corazon un Rey legitimo. Por esto David lleno de su amor: " Os exalta-» rè, dice, Dios mio, y mi Rey; bendecirè » vuestro nombre por los siglos de los siglos ": Exaltabo te, Deus meus Rex; et benedicam no-Ps. CXLIV. mini tuo in soeculum, et in soeculum soeculi. Ved como su amor erige un trono à su Dios, y le

ha-

Sermon II. sobre el Misterio hace reynar en su corazon. Luego si Dios es nuestro Rey, ha! mui digno le es hacerse amar. PorquèDios

Mas degemos este titulo de Rey, porque no se hace no obstante de ser tan grande y augusto, expre-nuestro Dios sa mui debilmente la magestad de nuestro Dios; en particu-hablemos del titulo de Dios y digamos que el el homenage Dios de todo el Universo, se hace nuestro Dios en de nuestro particular por el omenage de nuestro amor. No sè amor. si podrè explicar lo que pienso. El amor es en cierto modo el Dios del corazon. Dios es el primer principio, y el motor universal de todas las criaturas: el amor es tambien el que mueve todas las inclinaciones, y los mas secretos muelles del corazon: luego es segun decia, el Dios del corazon en algun modo: ò mejor dirè es el idolo que usurpa el imperio de Dios. Mas para impedir esta usurpacion, es preciso que èl mismo se someta à Dios, para que siendo nuestro gran Dios el Dios de nuestro amor, sea al mismo tiempo el Dios de nuestro corazon, y le podamos decir con David: » Señor, mi corazon enamorado desfalle-» ce por vos: vos sois pues el Dios de mi co-» razon": Defecit caro mea, et cor meum: Deus Ps. LXXII. sordis mei: et pars mea, Deus, in aeternum: 26. Porque vos reynais por mi amor, y reynais sobre mi mismo amor.

Entended pues, Christianos, qual es la fuerza del amor, y quan digno es de Dios el fuerza del ahacerse amar. El amor hace nuestro Dios, por- mor: porquè que es el que le dà el imperio del corazon. Por tro Dios. Aesto manda Dios con tanto ardor: n Amareis al mor unico » Señor vuestro Dios, con todo el corazon, con tributo que Dios pide, n toda el alma, con todas vuestras fuerzas, y señal la mas

se hace nues-

soberania, y Caracter de un Dies, no que el amor puro. Deut. VI. 5.

ilustre de su » con quanto podais". ¡Y por què es tanto emde su infini- peño en hacerse amar? Este es el unico tributo ta grandeza. que pide; es la señal mas esencial de su soberania, de su abundancia, y de su infinita grandeexigir de su za. Porque el que nada necesita, nada pide, sicriatura mas no el ser amado; y es prueba clara de la pobreza esencial de la criatura, verse obligada por su necesidad, à pedir à los que la aman otra cosa que su amor. Luego es el caracter de Dios no exigir de nosotros sino el amor puro; y el ofrecerle este solo regalo, es honrar su plenitud. Nada le podemos dar, aunque todo se le deve: de su propio corazon se saca con que pagarle amandole: de lo que se convence facilmena te, que el amor es es el verdadero tributo, con que podemos reconocer à un Dios infinitamente abundante. Y los que duden si es digno de Dios el hacerse amar, podràn por la misma razon dudar, si es digno de Dios el ser Dios; pues que el caracter de Dios, es no exigir de su criatura, sino que le adore con un santo amor. » En n la piedad consiste todo el culto de Dios, y XVIII.t.II. n no se le honra, dice San Agustin, sino amann dole": Pietas cultus Dei est, nec colitur ille nisi amando.

S. Aug. Ep. CXL. cap. p.438.

Todo lo que es indigno

¿Quièn puede admirarse despues de esto, de de Dios, se que Dios se abata por hacerse amar? ¿ Que se hace digno haga hombre, que se anonade, que se cubra ende su gran-deza, luego teramente de carne y sangre? Todo lo que es que conspi- indigno de Dios, se hace digno de su grandeza, ra à hacerla luego que conspira à hacerlo amar. Desde lo amar. Idolos mas encumbrado de los Cielos vè toda la tierra en nuestro hecha un templo de idolos; en todas partes se eri-

SERMON II. SOBRE EL MISTERIO erige altar contra altar, y se excitan sus celos corazon por un amor des adorando à los falsos Dioses. No juzgueis que ordenado à hablo de esos idolos materiales: en nuestro co- las criaturas. razon estàn los idolos de que quiero hablar. Quanto amamos desordenadamente en la criatura, como la tributamos en nuestro amor, un rendimiento de Dios, la damos tambien el lugar de Dios; porque la rendimos el omenage que es el mismo amor. Y como solo el amor profano erige en nuestros corazones todos los idolos; solo el amor santo forma à Dios sus altares, y le hace reconocer en su Magestad.

Si es asi, ò Dios vivo, venid à cautivar Como esdig nuestros corazones; venid à reynar sobre la no de la gradtierra; en una palabra, haced que os amen; mo Dios, ser buscad, para que os busquen; anticipaos, para el primero que os sigan. Pero estamos en otro embarazo; en amar à la nueva dificultad ocurre: està bien, que sea criatura. digno de Dios el hacerse amar; pero es digno de Dios ser el primero en amar à la criatura? Ha! ¿ No parece mas propio, que para honrar su suprema grandeza se le postren todos los corazones, y que despues ame Dios? No, Señores, es menester que empiece, no solo porque nuestra flaqueza no puede elevarse à èl, sino siendo atraida; sino porque es digno de la grandeza del primer Ser, ser el primero en amar, y anticipar los afectos con una bondad superabundante.

San Agustin me ha enseñado, que el amor nacer el apuro, el amor liberal, esto es, el amor verda- mor liberal. dero, tiene un no sè que de grande y de noble, qual es el aque no quiere nacer sino en la abundancia, y dero, y qual

Donde deve

primero. p.267.

es su natural en un corazon soberano. Y para què es formasion infinita do un corazon soberano? Para anticipar à todos del corazon los corazones con una soberana bondad. ¿Quede un Dios: reis saber, dice este grande hombre, qual es el quan empe-nado està en afecto verdadero? » Es dice, el que se abate, dar y en an- » y no el que se remonta: el que nace de la miticipar à to- » sericordia, y no de la miseria; el que corre de dos los cora-zones. Por- » fuente y con plenitud, y no el que sale de sì què ama el mismo, y oprimido de su necesidad". Ibi gratior amor est ubi non aestuat indigentiae sicci-S. Augus. de Catech, rud. tate, sed ubertate beneficentiae profluit. Asi la c.IV. t.VI. silla natural del afecto, de la ternura, y de la piedad, es el corazon de un Soberano. Y como Dios es el Soberano verdadero; de aqui es que cl corazon de un Dios, es un corazon de una extension infinita, siempre dispuesto à anticipar à todos los corazones, y mas empeñado en dar por los excesos de su misericordia, que los demàs en pedir por los excesos de su miseria. Tal es el corazon de un Dios, y tal deve ser el de todos los que le representan. Yà no deve causarnos admiracion que un corazon tan dilatado: y tierno, haga gustoso todas las anticipaciones. sin esperar el recibirlas primero: sino que si I.Joan, IV. ama el primero, como dice el Apostol San Juan, es para conservar su propia dignidad, y manifestar su independencia en la graciosa liberali-

19.

dad de su amor.

Efectos sensibles del a-

Advertid pues que nuestro Soberano quiemor de nues re ser amado, y nos ama para atraer nuestro tro Dios en amor. Tal es su intima disposicion: veamos los, la Encarna-cion de su efectos sensibles de ella. Nos dà su Hijo unico: Hijo unico, se abate, y nos exalta; se despoja, y nos dà; pier-

SERMON II. SOBRE EL MISTERIO pierde en cierto modo lo que es, y nos lo co- Bondad pomunica. ¿Y como pierde lo que es? Empobre- Dios homcimiento, &c. Es Dios, y teme el parecerlo; lo bresque es la es, y de èl podeis prometeros todos los socorros bondad poque se pueden esperar de un Dios. Pero oculta todos sus divinos atributos debajo de una for- Num.XII. ma que le es estraña. Nos habla como à Moises, os ad os, à la manera que un amigo à otro. Ex.XXXIII Acercaos con el mismo desembarazo, y con la misma libertad de corazon que sino fuese mas que un hombre mortal. ¿No es esto querer ser verdaderamente amado? ¡No es anticiparnos con un amor grande? El admirable San Agustin, avia penetrado bien toda la santidad de este Misterio, quando dijo, que Dios se hizo hom- s. Aug. cont. bre » Con una bondad popular . Populari qua- Acad I.III. dam clementia. ¿Y què es una bondad popular? c.XIX. t. L. Quando un Grande, sin olvidar lo que es, se P.294. despoja y humilla por condescendencia; no por debilidad, sino por una facilidad generosa: no para dejar usurpar su autoridad, sino para hacer su bondad accesible; nos parece que quiere infundir una libertad que nada quita al respeto, sino la turbacion que causa à una alma debil el esplendor mui fuerte en la primera sorpresa. Y esto es lo que hizo Dios-hombre; se hizo popular: su sabiduria se hizo sensible, templada su Magestad, y su grandeza libre y familiar.

pular de

¿Y què pretende Jesus abatiendose de este modo? ¿Por què abandona sus rayos? ¡Por què que quiere se despoja de su Magestad, y de todo el apa- de nuestros rato de su temible poder? Porque ay conquis- corazones Tom.VI.

Conquista

quan digna que devemos retornarle ponder al suyo.

con su amor tas de diversos modos, y no todas son sangrienes de su per- tas. Un Principe justamente irritado se arroja sona. Amor al Pais de su enemigo, y le sugeta con la fuersin limites za. Esta conquista sin duda es noble: pero cuesta sangre, y una necesidad tan dura causa senpara corres- timiento à un corazon christiano: mas no es esta de la que quiero hablar. Sin derramar sangre se hace un Principe guardar justicia con sola la firmeza de su valor; y buela su fama à imperios mui distantes: aun es mas glorioso lo que quiero deciros. Porque no todas las conquistas se hacen en paises estraños; nada ay mas ilustre, que hacer una pacifica conquista en el propio estado, y ganar los corazones. Este reyno oculto è interior que se estableciò sobre el hombre interior, es de una extension infinita: siempre tiene nuevas tierras que ganar, y nuevos paises que conquistar; y con ellos otras tantas coronas. ¡O què digna es de un Rey esta conquista! Esta es la de Jesu Christo. Nosotros eramos suyos por el derecho de aver nacido; y aun nos quiere adquirir con su santo Luc. XVII. amor. Regnum Dei intra vos est: " El Reyno 27 de Dios està dentro de vosotros". Por su nacimiento y sus beneficios le era devido este amor; quiso merecerlo de nuevo, y empeñar los corazones con obligaciones particulares. Tanquam

91.

II. Cor. VI. filiis dico, dilatamini et vos: " Os hablo co-13. n mo à hijos mios, dilatad vuestro corazon » àcia mì". Tanguam filiis, no como à esclavos, sino como à hijos que deven amar, dilatad en vosotros el Reyno de Dios: quitad los limites del amor por el amor de Jesu Christo,

que

SERMON II. SOBRE EL MISTERIO que no ha puesto termino al que nos tiene. Este amor es libre y soberano: quiere que le degemos obrar en toda su extension; y el que lo comprime, por poco que sea, ofende su independencia. O es menester inundarlo todo, ò retirarse enteramente. La mas pequeña mota, es mui grande en el corazon. Amad como lo merece un Dios hombre; y para ello, amad, Christianos, con toda la extension que un Dios hombre os ha amado.

## PUNTO SEGUNDO.

1.

Christo seha Esu Christo se hizo semejante à nosotros pa- hecho semera que le fueramos semejantes; se uniò à jante á nosonosotros, para hacernos vivir de su vida animan- tros, y se nos donos con su Espiritu. Si me preguntais aora Qual es el qual es el Espiritu de Jesus, es mui facil en- espiritu de tender, que es el Espiritu de la caridad. No Jesus. Por huviera Dios sido amado como lo merece, si un ser amado Dios no lo huviese amado: huviera faltado un Dios, para digno modelo del amor que se deve à Dios, si serlo como un Dios no huviese sido el egemplar. Venid pues à aprender de este Dios amante, con què delamor que extension, y què espiritu deveis amar à Dios.

La extension de este amor deve ser infinita. El amor de nuestro egemplar es una adherencia sin limites à la santa voluntad del Padre ce-gemplar, una lestial. Mi alimento, dice, es hacer la voluntad de mi Padre, y cumplir su obra. Amar à la santa vo-Dios es toda su ocupacion: Quae placita sunt luntad del ei facio semper: " Siempre hago su voluntad". Padre celes-Amar à Dios es todo su deleite: Non quaero Joan, VIII.

quien devia merece. Digno modelo le es devido.

Porquè Jesu

Amor de nuestro eadherencia sin limites 2

Y 2 200-

Digitized by Google

voluntatem meam, sed voluntatem ejus qui mi-Ibid. V. 30. sit me: " No busco mi propia voluntad, sino la » de mi Padre que me ha embiado". Amar à.

Ibid.IV.34. Dios es todo su apoyo. Meus cibus est ut faciam voluntatem ejus qui misit me: n Mi ali-» mento es hacer la voluntad del que me ha em-» biado". Ni un instante pierde de vista el orden de sus decretos eternos; continuamente se abandona sin reserva alguna à ellos. Hago, dice, siempre lo que quiere. En el dia de oy, y desde el instante de su concepcion, empieza este santo egercicio. » Al entrar en el mundo, escrive » el Apostol santo, dijo: Los Holocaustos no

Heb.X. 6.7.

» os agradaron; veisme aqui, Señor, que ven-» go à cumplir en todo vuestra voluntad". En este instante, Christianos, se le manifestaron todas sus cruces: viò que el corazon de Dios desdeñava los sacrificios de los hombres: vè en el corazon de Dios una ansia de tener una victima digna de sì, digna de su santidad, y de su justicia, capaz de sufrir todos sus castigos, y todos los pecados de los hombres; y que despues sea perpetuamente la unica victima. O Dios y què cumulo de penas! Mas no obstante con esfuerzo, vedme aqui, Señor, que vengo à cumimitarle el plir en todo vuestra voluntad.

Christiano.

piritu, agrade su Dios.

Christiano imita à este Dios, adora en to-Con què es do los decretos del Padre: ò te hiera, ò te condo, y com suele, ò te corone, ò te castigue; adora y abraplacencia de za su santa voluntad. ¿Pero con què espiritu? ve adorar, y Ha! Esta es la perfeccion: con el espiritu de un abrazar en todo la san-Dios encarnado: con un espiritu de gusto y de ta voluntad complacencia. Sabeis què es la complacencia? Bien

Sermon II. sobre el Misterio Bien conocida es en la Corte: pero es menester aprender de Dios la complacencia que Dios merece. Entonces, escrive el Evangelista, se regocija Jesus en el Espiritu Santo, y dice: » Os, Luc. X. 21. » alabo, ò Padre, y Señor de Cielos y tierra, de n que aveis ocultado esto à los sobervios, y lo n aveis revelado à los humildes". Y añade transportado: » Si Padre mio, porque asi lo aveis » querido". Tal es la complacencia que exige de nosotros la soberania de nuestro Dios; una aceptacion, un consentimiento, una tranquilidad continua, un sì eterno, por explicarme de este modo, no de los labios, sino del corazon, à sus adorables voluntades. Entregarse de esta suerte à Dios, es cortejarle, y es adorarle como merece.

¿Què haceis, almas bienaventuradas, Cor- Amen, sute triunfante del Dios de los Egercitos? ¿Què miso y res-haceis en su presencia y al rededor de su tro- las almas no? En el Apocalipsis se nos representan di-bienaventuciendo siempre Amen ante el trono de Dios; un radas dicen continuamé.

Amen sumiso y respetuoso, dictado por una sante delante ta complacencia. Amen en la lengua hebrea del trono de quiere decir Si; pero un si activo, y afirmati-Dios. Su envo, que lleva consigo la tranquilidad, ò por lidad rodas decirlo mejor, lleva consigo todo el corazon. sus volunta-Asi se ama à Dios en el Cielo: ¿y le amamos des. Razoasi en la tierra? Iglesia que viajas en este lugar nes que nos contrachan à de destierro; la Iglesia, la Jerusalem dichosa, imitarlas. tu hermana querida que triunfa en el Cielo, can- Apoc. VII. ta à Dios este Si, este Amen: ¿responderàs con 12. tu voz à este divino canto, como un segundo coro de musica, animado por la voz del mismo

Jesu Christo: » Si Padre, porque asi lo aveis " querido? " Que! Los que hemos nacido para el gozo celestial, cantaremos el cantico de los In Psalm. deleites mortales! Es un lenguage barbaro, di-CXXXVI.n. ce San Agustin, el que aprendemos en este des-17. tom. IV. tierro: hablemos la lengua de nuestra patria. Formemos oy el Espiritu Santo en honor del Hombre nuevo, » Cantemos el nuevo cantico,

Ps.XCV. 1. " el cantico de la nueva alianza": Cantemus Domino canticum novum.

Somos, dice el Apostol Santo, un principio Oual es el cumplimien- de la nueva criatura de Dios. El cumplimiento to de la creacion es la vida de los bienaventuracion. Porquè devemos em dos; somos el principio de ella: Initiun creatupezar lo que rae ejus. Devemos pues empezar lo que se conse consuma- sumarà en la vida venidera; y este Amen eterrà en la vida venidera. Co no, que cantan los bienaventurados en la plemo y porquè nitud de un amor gozoso, le devemos cantar devemos can con Jesu Christo en el ansia de un deseo santo: tar este A- "Si, Padre mio, porque asi lo aveis querido". de los biena- Modo cantat amor esuriens, tunc cantabit amor venturados. fruens, dice San Agustin. Lo devemos cantar. Jac.I. 18. por nosotros mismos, y por los demàs. Porque Serm. CCLVI.t.V. oid hablar al Dios hombre, modelo de este santo amor: " Si, Padre mio, porque vos lo aveis p. 1052. Luc. X. 21. » querido... Se me han dado todas las cosas por 22. » mi Padre". No se alegra de tenerlo todo en su mano, sino para darlo todo à Dios, y ha-

cerle reynar sin limites.

p.1521.

O Reyes, oid à Jesus, y aprended de es-. Què deven aprender de te Rey de gloria, que solo deveis tener corazon yes de la tie- para amar y hacer amar à Dios, vida para harra, fin de su cer vivir à Dios, y poder para hacer reynar à poder. Dios;

SERMON II. SOBRE EL MISTERIO Dios; y en fin, que todas las cosas humanas solo se os han confiado para entregarlas, conservarlas, y darlas santamente à Dios.

¿ Y devemos dar à Dios esta complacencia, esta complasi nos deja, si nos persigue, y si nos oprime? Si, siempre, sin fin, y sin diminucion. Es verdad, sumision en ò hombre virtuoso, que te veo algunas veces qualquier es abandonado; tus negocios van en decadencia; tu tado que nos pobre familia afligida parece que le falta todo ponga, por socorro; el mismo Dios te entrega à tus enemi- que sea. gos, y parece que te mira con aspecto irritado. Ps.IX. 22. Tu corazon està para decirle con David: » Dios » mio, ¿por què os veis alejado tanto de mì? 27 ¿Me desamparais en la ocasion mas estrecha, n quando mas necesito vuestra ayuda, en la n afliccion, y en la angustia"? Ut quid, Domine, recessisti longè, despicis in opportunitatibus, in tribulatione?

Es posible à Dios vivo! ¿Sois vos por ventura de aquellos amigos infieles, que en las des- persecucion, gracias abandonan, y en las aflicciones buelven y de este ala espalda? No lo creas, hombre justo: esa persecucion es una prueba; ese abandono es un confianza en atractivo; y ese descuido es una gracia. Imita à las manos de este Hombre-Dios, nuestro egemplar, y original, que descuidado y abandonado enteramen- hombre Dios te, despues de aver dicho para quejarse con amargura: » ¡Por què, Señor, me abandonais? « gemplar. èl mismo se arroja por un ultimo esfuerzo entre XXVII. 46 las manos de su Padre, que lo repelen: "O Padre, Ps. XXI. 2. n en vuestras manos entrego mi alma". Obstina- Ps.XXX. 6. te pues santamente, Christiano, por mas dejado, y abandonado que estès, obstinate à arro-

Dar à Dios

Qual es e fin de esta rojarse con Dios à imitacion del

jar-

176 DE LA ENCARNACION.

jarte con confianza en las manos de tu Dios: si, entre esas mismas manos que te castigan: si, entre esas mismas manos que te azotan: si, entre esas mismas manos que te repelen para atraerte mas. Si tu corazon no te basta para hacer un sacrificio semejante, toma el corazon de un Dios encarnado, de un Dios oprimido, de un Dios abandonado; y con toda la fuerza de este divino corazon, pierdete en el abismo del santo amor. Ha! esta perdida es tu salvacion, y esta muerte es tu vida.

## PUNTO TERCERO.

Qual es la consumació del .divino amor.

Ora, amados hermanos mios, despues de averos manifestado, que el atractivo del divino amor, es amar por Jesu Christo, y que el modelo del divino amor, es amar como Jesu Christo, aora seria menester explicaros, que la consumacion del divino amor es amar en Jesu Christo, y por Jesu Christo. Pero como las dos primeras partes me han ocupado insensiblemente el tiempo, solo os puedo decir una palabra.

El hombre Mediador de toda la naturaleza Christo unico mediador de toda la naturaleza humana.

Queria pues representaros, que para llamar Dios todas las cosas al misterio de su unidad. estableció al hombre mediador de toda la navisible: Jesu turaleza visible, y à Jesu Christo Dios-hombre unico mediador de toda la naturaleza humana. Este misterio es grande, lo confieso, y merecia un discurso mas largo. Pero aunque no pueda dar una idea mui clara, dirè bastante, si pue» do, para haceros admirar los consejos de Dios.

Establecido và el hombre mediador de to

SERMON II. SOBRE EL MISTERIO 177 da la naturaleza visible. Toda la naturaleza Como la naquiere honrar à Dios, y en quanto es capaz sible glorifiadorar su principio: la criatura insensible, la ca à su Dios. privada de razon, no tiene corazon para amarle, ni inteligencia para conocerle:: » Asi no pu-» diendo conocer, hace lo que puede, se nos pre-» senta por sì misma para que la conozcamos, y " nos haga conocer à su divino Autor" dice San De Civ. Dei Agustin: Proeo quod nosse non possit, quasi in lib. XI. cap. XXVH.n.2. notescere velle videtur. No puede ver, pero se t. VII. pag. manifiesta; no puede amar, pero nos estrecha à 293. ello; y no nos permite ignorar ese Dios que ella misma no entiende. Asi imperfectamente y à su modo glorifica esa criatura al Padre celestial. Pero para consumar su adoración, deve ser su mediador el hombre: à este le toca prestar una voz, una inteligencia, y un corazon que abrase de amor à toda la naturaleza visible; para que ame en èl, y por èl la invisible hermosura de su Criador. Por esto es el hombre en medio del mundo, un ingenioso abreviado del mundo, pequeño mundo en el mundo grande; ò mas bien, como dice San Gregorio de Nacianzo: » Mundo grande en el Orat. XLIL » pequeño mundo": porque aunque segun el n. 15. tom.L cuerpo estè contenido en el mundo, tiene una alma y un corazon mas grande que el mundo; para que contemplando todo el universo, y juntandolo à sì, lo ofrezca, lo santifique, y lo consagre al Dios vivo: bien que solo es el contemplador, y el misterioso abreviado de la naturaleza visible, para ser con un santo amor el Sacerdote de ella, y el adorador de la naturaleza invisible, è intelectual.

Tom. VI.

Z

Mas

# DE LA ENCARNACION.

Porque el bre necesitava un media dor. Jesu mediador que necesita amar.

Mas no nos perdamos en estas elevadas esmismohom- peculaciones, digamos que el hombre, este mediador de la naturaleza visible, necesitava tambien un mediador. La naturaleza visible no po-Christo es el dia amar, y por esto necesitò un mediador para bolver à su Dios. La naturaleza humana puepara amar de amar, pero no dignamente. Era menester dignamente darle un mediador que amase à Dios como es amable, y adorase à Dios como es adorable; para que en èl, y por èl, pudiesemos dar à nuestro Padre Dios un rendimiento, un culto, una adoración, y un amor digno de su magestad. Este mediador es el que se nos ha formado oy por el Espiritu Santo en las entrañas de Maria. Regocijate, ò naturaleza humana: tù prestas tu corazon al mundo visible para amar à su omnipotente criador; y Jesu Christo te presta el suyo para amar dignamente, al que no puede ser dignamente amado sino por sì mismo. Dejemonos pues conquistar de este Dios amante; amemos como este Dios amante: y amemos por este Dios amante.

Conque designio ofresuyo.

¿Què creeis, Christianos, que hace oy la ce la divina divina Virgen poseida de Jesu Christo? Le o-Virgen con- frece continuamente al Padre Celestial, y destinuamente pues de aver agotado su corazon, abochornada al Padre Ce lestial su Hi de la pobreza del amor de la criatura para la jo JesuChris imensa bondad de su Dios; à fin de suplir este to: unirse co defecto, y compensar lo que falta, ofrece al mo ella à Je Badre Celestial, toda la imensidad del amor, dimiento ne y toda la extension del corazon de un Dios cesario para hombre. Hagamoslo asi nosotros; unamonos à unirnuestros Jesus; amemos en Jesus; amemos por Jesus. Mas.

Sermon II, sobre el Misterio Mas, ò Dios! que pureza! que desprendimiento necesitamos, para unirnos al corazon de Jesus! O criaturas, idolos vergonzosos, retiraos de este corazon que quiere amar à Dios por Jesu Christo: disipaos fantasmas, y sombras en la presencia de la verdad. Ved aqui al amor verdadero, que quiere entrar en este corazon: ¿ Te atreves tù amor falso, y engañador à parecer en su presencia?

¿Desechareis, hermanos mios, el amor de Sacrificio de un Dios hombre que os estrecha, que quiere llenar vuestro corazon, para unirlo al suyo, y ra desnudez hacer de todos los corazones una victima de a- que exige Je mor santo? Vive el Eterno, que no puedo sufrir tal indignidad: quiero arrancar este cora- todos los co zon de todos los deleytes que lo encantan, y de razones una todas las criaturas que lo cautivan. O Dios mio, sola victima de su Santo y que violencia cuesta arrancar un corazon de amor.Quanlo que ama! Llora amargamente; mas aunque to merece el la victima se queje, y se resista à la vista del que se lo sa-Altar, no por esto se ha de dejar de concluir crifiquemos todo. el Sacrificio al Dios vivo. Te degollare delante de Dios, corazon profano, para poner en tu lugar un corazon Christiano. Y que, dice, no me permitiràs ni aun un suspiro, ni aun alguna complacencia! No, no avrà mas suspiros, ni mas complacencias que para Jesu Christo, y por Jesu Christo. ¿ Luego serà menester apagar hasta la menor chispa? Si, porque aun se me figura que està la llama entera y viva. ¡O desnudez de un corazon Christiano! ¿Podremos resolvernos à un sacrificio como este ? Un Dios hombre, un Dios Encarnado, un Dios que  $Z_2$ 

todos los de leytes, entesu Christo, parahacerde

DE LA ENCARNACION. que se nos dà en la Eucaristia, en la verdad de su Carne, y en la plenitud de su Espiritu, lo merece todo.

Oracion áJe sus para que Rey.

Venid pues, divino Jesus, venid à consuatrayga á sì mir este corazon. Atraednos con vuestros pertodos los co- fumes; atraed à los Grandes, à los pequeños; razones, y atraed à los Reyes, y à los vasallos; pero parparticular-mente el del ticularmente, ò Jesus, atraed el corazon de nuestro Monarca, para que siendo todo vuestro, con su firmeza y constancia, lleve tras sì todas. las cosas, y os haga reynar en todo el Universo. Amen.



# **SERMON TERCERO**

#### SOBRE EL MISTERIO DE LA ENCARNACION

#### DEL VERBO.

QUAN ADMIRABLES T EXTRAORDINARIOS son los abatimientos de Dios hombre. Porque los medios mas eficaces de establecer Dios su gloria, se enquentran necesariamente unidos con la bajeza. Amor que tiene Dios à la bumildad: la parte que esta tiene en el Misterio de nuestra reparacion. Antiguedad de la promesa de nuestra Salvacion: misericordiosa emulacion del Reparador de nuestra naturaleza. Relaciones admirables de Maria con Eva: por què secundidad se ha hecho Madre de todos los Fieles.

Creavit Dominus novum super terram: foemina circumdabit virum.

El Señor criò una novedad sobre la tierra: una muger concebirà un hombre. Jerem. XXXI.22.

Vocavit nomen uxoris suae, Eva; eò quod Mater esset cunctorum viventium.

Adam diò à su muger el nombre de Eva; porque era la Madre de todos los vivientes. Gen. III. 20-



🔓 E la grande y espantosa ruina, que ha quedado del naufragio, en que creible amor la razon humana perdiò de un gol- que loshompe todas sus riquezas, y particu- bres tienen á la novedad. larmente la verdad, para la que Diferentes

Dios la avia formado, resta en el animo de los formas con hombres.un deseo vago, è inquieto de descu- que se prebrir

De dondeha nacido el inenfermedad

mundo: de brir algun vestigio de ella, y esto produce en quantos mo-dos egercita todos un amor increible à la novedad. Este alos entendi- mor de la novedad se presenta en el mundo en mientos. Pe- varias formas, y egercita los animos de muchos ligros de es-te deseo: uni modos. A unos impele à juntar en un gavinete versalidad mil rarezas estrangeras: à otros que enquentra de sus efec. mas vivos, y mas capaces de invencion, los tos. Noveda fatiga para encontrar algun camino desconocides santas queDios nos do en las obras del arte, ò alguna delicadeza presenta, pa- no usada en el seguimiento de los negocios, ò ra curar esta algun secreto no oydo en el orden de la naturaleza: y en fin para no engolfarme en esta materia infinita, me contentarè con deciros, que no ay en el mundo cebo mas engañador, ni diversion mas universal, ni curiosidad con menos limites, que este deseo de la novedad. Para curar esta enfermedad, que tanto fatiga à la naturaleza humana, nos presenta tambien Dios en su Escritura novedades santas, y curiosidades fructuosas: y el Misterio de este dia es una prueva invencible de ello. El Profeta nos ha hablado de èl como de una novedad espantosa: Creavit Dominus novum super terram: y como prepara nuestra atencion à alguna cosa mui extraordinaria, nos obliga mas que nunca à pedir por la Madre la asistencia del Hijo; y à mas de esto, oy es el propio dia de emplear con esta Virgen la salutacion Angelica, y decirla con Gabriel,

AVE.

en el mundo cion: es mu-

N el empeño universal que tienen à la glola verdadera ria, y à la grandeza todas las condiciomodera- nes, y todas las edades, es menester confesar, que

Sermon III. sobre el Misterio que una verdadera moderacion, es una novedad cho mas adextraordinaria, y que se ven tan pocos egem- mirable el anonadamien plares en el mundo, que pueden justamente con- to voluntatarse entre sus mas preciosas rarezas. Pero si rio de un es un expectaculo tan nuevo el ver que los hom. Dios. bres se contenten en su natural bajeza, quanto mas admirable serà la novedad de ver à un Dios, que se despoja de la soberana grandeza, y que baja desde su encumbrado trono à un anonadamiento voluntario. Esta novedad, Señores, es la que la Iglesia nos representa en el Misterio del Verbo hecho carne, y la que obliga decir à nuestro Profeta: Creavit Dominus novum super terram; hizo Dios una novedad en el mundo, quando enviò à su Hijo humillado y anonadado.

Y en efecto advierto dos cosas mui extraor- Dos cosas dinarias en este abatimiento de Dios hombre. mui extraor-dinariasenes Dios es el Señor de los Señores, y nada ay te abatimien que le sea superior: Dios es unico en su gran to de Dios deza, y nada ay que le iguale. Y advertid, ò hombre. novedad espantosa! que el que nada tiene sobre sì, se hace vasallo y toma un Señor; el que no ay cosa que le iguale se hace hombre y toma compañeros; este Hijo igual à su Padre en la eternidad, se empeña en hacerse vasallo de su Padre; este Hijo infinitamente superior à los hombres, se pone igual à ellos. Que novedad, Christianos! ¿ No exclama con razon el Profeta, que Dios ha hecho una novedad? O Padre Celestial! à hombres mortales! vosotros recibis oy un nuevo honor de que no puedo hablaros sin asombro. Padre, vos nunca aveis te-

DE LA ENCARNACION. nido igual vasallo: hombres vosotros jamas aveis logrado tal compañero.

Maria llama daásociedad honra Dios terio.

Venid, hermanos mios, venid todos juntos de esta obra à contemplar esta novedad que el Señor ha criaadmirable: do oy: pero al admirar este nuevo Misterio que quanto la nos anuncia el Profeta Santo, no olvidemos lo en este mis- que anade, » Que una muger concebirà un hi-" jo." Foemina circumdabit virum: y aprendiendo de estas misticas palabras que la bienaventurada Maria fue llamada à la sociedad de esta admirable obra, incluyamosla en esta Festividad, en la que sabemos tiene mucha parte, digamos que este Dios que se hace subdito, la ha escogido para ser el templo donde rinda à su Padre su primer rendimiento; y que este Dios que se une à los hombres, la escogió como el canal por donde se comunica à ellos. Y para explicarnos en terminos mas claros, consideremos atentamente, quanto honra Dios à esta Santa Virgen; en ser ella donde se anonada y se sugeta à su Padre; esto dirè en mi primera parte; en ser ella por donde se comunica y entra en sociedad con los hombres; lo que veremos en la segunda. Y en pocas palabras serà esta la division de mi discurso, para el que os pido vuestra atencion.

Maria sehace en el Mis-Fieles.

Christianos, hijos de Maria, ov os prediterio de este co el cumplimiento de una excelente figura. Esdia Madre ta elevada dignidad de Madre de Dios incluye de todos los grandezas mui impenetrables, y mi debil y cansada vista no puede mirar tanto resplandor. Mas si los esplendores que os cercan, ò Señora, vestida del Sol, y poseida de la virtud del

Digitized by Google

SERMON III. SOBRE EL MISTERIO Attisimo, nos impiden fijar la vista sobre esa emmente calidad de Madre de Dios, que tanto os eleva sobre nosotros; à lo menos nos serà permitido miraros: en calidad de Madre de los hombres, por la que condescendeis à nuestra flaqueza: esto espero vegis con la asistencia de la gracia. Vereis, digo, que la Santa Virgen por el Misterio de este dia, se hace Madre de todos los vivos, quiero decir, de todos los Fieles: y supuesta esta verdad, examinaremos despues, què exige de sus hijos esta dichosa: y divina Madre. "

### PUNTO PRIMERO.

T 3S verdad espantosa, pero indudable, que Entre todos entre los infinitos medios que tiene Dios los medios de establecer su gloria, el mas eficaz de todos nede estable està precisamente unido con la bajeza. Puede cer su gloria trastornar toda la naturaleza, puede manifestar el mas eficáz su poder à los hombres con mil nuevos mila- está precisa-mente unigros; pero por un maravilloso secreto nunca do con la ba puede elevar mas su grandeza, que quando se jeza. Prueba abate, y humilla. Ved, Señores, una novedad que nos dá bien estraña; no sè si todos entienden mi pensa- de la Encar miento, pero la prueva de lo que digo, se ma nacion. nissesta con evidencia en el Misterio de oy. Santo Thomas, ha probado mui bien, que la ma-Quaest. I. yor obra de Dios, ha sido la de unirse perso- art. I. nalmente à la criatura, como lo ha hecho en la Encarnacion. Y sin detenerme en todas sus pruevas, que dejo à la Escuela, porque nos ocuparian mucho tiempo, no ay quien no entienda Tom. VI.

claramente que Dios en la extension de su po-

der, que no tiene limites, no podia hacer una cosa mas excelsa que dar al mundo un Dios Habac. III.2 hombre, un Dios Encarnado. Domine, opus tuum. » Esta es, Señor, vuestra grande obra" ni temo el afirmar, que no podeis hacer cosa mas admirable. Luego si esta es su mayor obra, de consiguiente es su mayor gloria. Esta consequencia es cierta, porque Dios se glorifica en Ps.CIII.31.

sus obras: Laetabitur Dominus in operibus suis: n El Señor se regocijarà en sus obras." Y este milagro tan grande, y tan magaifico, no lo podia Dios hacer sino abatiendose, como di-

Philip.II.7. ce el Apostol San Pablo, Exinanivit semetipsum.: " El mismo se anonadò" tomando la forma de esclavo. Luego la obra mas gloriosa de un Dios omnipotente, nunca podia hacerse, sino por la humildad.

Oual es lano

Ibid.

Digamos pues con el Profeta, que Dios vedad que Dios ha he- ha hecho una novedad. ¿Y què novedad es esta? Quiso elevar su grandeza à la mayor altura; y para esto se abatiò: quiso mostrarnos Joan. I. 14. su gloriz en su mayor luz., Vidimus gloriam ejus. Y para esto se vistio de nuestra flaqueza: Et babitavit in nobis, et vidimus gloriam ejus: » Habitò entre nosotros, y vimos su gloria" Nunca se viò mayor gloria, porque nunca se

viò mayor bajeza.

No creais, hermanos mios, que os predi-Humildad, virtud fun- co oy esta novedad, para apacentar sodamentaldel lo vuestros entendimientos con una meditacion Christianismo. Amor vana y curiosa: destierrese de esta Cathedra que Dios la tal modo de pensar. Lo que pretendo en todo tiene: quan-

SERMON III. SOBRE EL MISTERIO mi discurso, es haceros amar la Santa humil+ to brilla en dad, esa virtud que es la fundamental del Chris- su Encarnatianismo: pretendo digo, que la ameis en vo- que el Hijo sotros, manifestando el amor que Dios la tie- deDios seha ne. Notad quan grande es el amor que profesa ce hombre. Dios à esta virtud, que no encontrandola en sì mismo, la busca: y no puede encontrarla en sì mismo, porque su soberana grandeza, no le permite abatirse permaneciendo siempre en su sola propia naturaleza: siempre deve obrar como Dios, y por consiguiente es preciso que siempre sea grande. Pero lo que no puede encontrar en sì mismo, lo busca en una naturaleza estraña. Aquella naturaleza infinitamente abundante no se escusa à buscar prestado: ¿ y para què? Para enriquecerse con la humildad. Esto es lo que vino à buscar el Hijo de Dios al mundo, por esta razon se hizo hombre, para que viese su Padre en su Persona un Dios sumiso y obediente.

Y que este fue su designio lo podeis facil. Acto de oba mente inferir, hermanos mios, porque sue un diencia, sa acto de obediencia el primero que hizo en el samiento, y instante que bajò del Cielo à la tierra por su el primermo dichosa Encarnacion. ¿ Acaso gustareis de saber oy qual fue el primer acto de este Dios hombre, qual fue su primer pensamiento, y el primer movimiento de su voluntad? A que os respondo, que no temo aseguraros que fue un acto de obediencia. ¿ Y de donde se vo ese secreto? ¿Quien me ha descubierto este Misterio? El grande Apostol San Pablo es quien me lo ha enseñado, en la divina Carta à los Hebreos,

Aa'2

su voluntad.

Digitized by Google

don-

donde habla asi del Hijo de Dios: » Que dijo » al entrar en el mundo, Ingrediens. Notad, hermanos mios, lo que buscamos, oid lo que dijo el Hijo de Dios al entrar en el mundo; y por lo que dijo sabemos lo que pensò. Al en-Heb. X. 5. trar pues en el mundo dijo à su Padre: » Los » Holocaustos y Sacrificios que se os han ofre-» cido por el pecado, no os han agradado: « Holocautomata pro peccato non tibi placuerunt; m Entonces dije: Yo mismo irè. "Y para què? m Para cumplir, Dios mio, vuestra voluntade ? Ibid. VII. Tunc dixi, Ecce venio: in capite libri scriptum est de me ut faciam, Deus, voluntatem tuam. ¿ No es esto decirnos en terminos formales , que el primer acto del Hijo de Dios ; es un actorde sumision, y de humildad y y ique baiò del Cielo à la tierra para practicar la obe-

diencia? Ecce venio, ut faciam, Deus, vo-

watatem turns

Porque este dor escogio 4 la Santa donde rinda

Pero adelantemos mas, y veamos quanto Afrino Salva aina Diod la humildad. O divino acto de lobediencia con que. Jesu Christo empieza su vida; Virgen, para nuevo Sacrificio de un Dios obediente, gen ser el Tem-què Templo seràs ofrecido al Eterno Padre? plo Sagrado Donde se verà por la primera vez este admia à su Padre rable expectaculo de un Dios humillado y obesus primeras diente? Hat Gerà en las entrañas de la Santa adoraciones Wirgen : este serà el Templo, este serà el Altar donde Jesus consagre à su Padre los prime+ res votos de la obediencia. ¿Y por que, à di vino Salvador escejais à da dichosa Maria y pas ra sernel Sagrado Templo, donde rindais & vuestro Padre Celestial las primeras adoracion

SERMON III. SOBRE EL MISTERIO nes o con un acto de humildad tan profunda? El amor à la humildad es quien le obliga, porque este divino Templo està edificado sobre la humildad, y santificado por la humildad. Ha querido el Verbo abatido, y humillado, que la humildad preparase su Templo, porque no tiene morada mas propia en el mundo, que la consagrada por la humildad.

Quereis ver en la Escritura, que es la hu- Lahumildad mildad de Maria la que atrae à Jesu Christo de los Gielos; renovad vuestra atencion para ver que la humildad de Maria, puso la ultima dis que Dios esposicion, que esperava el Hijo de Dios, para perava para establecer su morada en este nuevo Templo, morada en Leed atentamente el Evangelio de oya y ad- este nuevo pertid que en la admirable conversacion que la Santa Virgen tiene con el Angel, solo le habla dos veces. Pero, ò admirables palabras! Dios quiso que en estas dos respuestas viesemos con la mayor claridad dos virtudes de una soberana hermosura, y capaces de cautivar el corazon del mismo Dios: la una es la pureza virginal; y la otra una humildad profundisima.

Llega el Angel Gabriel à presentarse à Mar Pureza virria, y la anuncia que concebirà al Hijo del Al-ginal quema tisimo, al Rey, y al Libertador de Israel nificstaalAn ¿Quien pudiera imaginarse, Christianos, que una muger se turbàra al oir noticia tan feliz? ¿ Què esperanza mas gloriosa se le podia dar? ¿Què promesa mas magnifica? ¿Ni què seguridad mayor, pues es un Angel el que la habla de parte de Dios? Y no obstante: Maria se turba, teme, duda, y poco falta para que respon-

de Maria, po ne la ultima disposicion establecer su

Digitized by Google

da,

DE LA ENCARNACION.

da, que esto no puede ser. » Como puede ser " eso, si he resuelto permanecer Virgen?" Luc. I. 34. Quomodo? Ved, Señores, el cuidado que la causa su Virginal pureza. Si concibo al Hijo del Altisimo, me resultarà una gloria grande: pero, ò Santa Virginidad, ¿ què serà de tì? You no puedo consentir el perderte. ¡O pureza admirable, no solo à prueva de todas las promesas de los hombres, sino aun, lo que es mucho mas, de todas las promesas de Dios! ¿Què esperais Verbo divino, casto amador de las almas puras? ¿Què os harà venir à la tierra si esta pureza no os atrae? Esperad, esperad, que todavia no es llegada su hora, aun no ha recibido su Templo la ultima disposicion.

En efecto el Angel responde à Maria: »El

Humildad profunda que manifies " Espiritu Santo os poseerà: " Spiritus Sanota en su res- tus superveniet in te. Sobrevendrà, dice, luepuesta al An go todavia no avia venido. Tal es la primera atrae el ver palabra de la Santa Virgen, que fue pronunbo para en-ciada por la pureza. Oid aora la segunda, en carnarse. que habla la humildad, y la obediencia. Ecce

Luc. I. 35. ancilla Domini, fiat mibi secundum verbum tuum. » Aqui teneis la esclava del Señor, cum-Ibid. 38. n plase en mi segun tu palabra: " Entendeis, sin que sea necesario que yo lo explique que es la humildad la que habla; ois el lenguage de la obediencia. Maria no se exalta por su nueva dignidad de Madre de Dios; no se deja llevar de los transportes de una alegria tan justa, solo declara su sumision. Y al instante se abrenlos Cielos, todos los torrentes de las gracias caen sobre Maria, la inundacion del Espiritu San-

Sermon III. somre zu Misterio Santo la penetra toda: el Verbo Eterno se forma un cuerpo de su purisima Sangre, y toma prestada de la Virgen esta Sangre para darsela otro dia en la Cruz: » El Padre la cubre de meu virtud; " Virtus Altassimi obumbrabit ti- Ibid. 35. bi: y haciendola Madre de su Hijo unico, la " pone superior à todas las criaturas, para asociarla en algun modo à su generacion eterna.

Este Hijo que Dios engendra siempre en su seno; porque es tan grande y tan imenso, si puedo explicarme asi, que sola la infinidad del siempre en seno paterno puede contenerle, es engendrado su seno, esen oy en las entrañas de Maria Santisima. ¿Còmo las entrañas ha podido obrarse un milagro tan grande? Es de Maria. que la humildad la ha hecho capaz de contener Como hapoà la misma imensidad. Por la humildad, ò dichosa Virgen, sois la primera en recibir s al tan grande. destinado para todo el mundo, prometido y esperado en la serie de tantos siglos. Ecce Domi- das las grani mei per tanta retro soecula promissum, pri- cias. ma suscipere mereris adventum. Vos os haceis, Señora, el Templo de un Dios encarnado, y Homil. II. de Nativ. vuestra humildad le hace tan agradable esta mo Dom. rada, que por una gracia particular, quiere, bliot. Pat. t. n Que poseais sola en el espacio de nueve me- VI. p. 620. » ses la esperanza de la tierra, la gloria de los n siglos, y el bien comun de todo el Universo:" Spem terrarum, decus rosaulorum, commune om- Ibid.p.621. nium gaudium peculiari munere sola possides. Tan cierto es que la humildad es el origen de todas las gracias, y que ella sola puede atraernos à Jesu Christo.

Hal và no me admira, Christianos, que Dios

Este Hijo que el Padre engendra gendrado en didohacerse un milagro Humildad

ducta.

Porque pare Dios se manifieste tan apartado de los hombres. ce Dios tan y que retire de nosotros sus misericordias. Hal distante de y que retire de nosotros sus misericordias. Hal loshombres, que està desterrada del mundo la humildad! Quan opues Porque, hermanos mios, si fueramos humildes, tos son à la estimariamos asi los honores del siglo, que tanhumildad, estimation assistation and the signor of the land verdadera to despreció Jesu Christo? Ellos son el blando nuestros pen co de nuestros deseos, ¿Y si fuesemos verdadesamientos y ramente humildes, no sufririamos las injurias, nuestra con- en que somos tan delicados, con paciencia? Y si fuesemos verdaderamente humildes, querriamos rebajar à los demàs, para edificar nuestra propia estimacion sobre su ruina ? ¿Y à què son tantas maledicencias? ¿Y si fuesemos verdaderamente humildes, temeriamos aquella casa, esa concurrencia, esas ocasiones en que por una funesta experiencia sabemos que naufraga siempre nuestra integridad. Y no que buscamos las ocasiones del pecado, y nos arrojamos à los peligros, como si fueramos impecables! ¡O quan grande es nuestsa presuncion, pues para curarla ha sido menester la humildad de un Dios, y aun la humildad de un Dios no nos enseña à ser humildes!

humilde es cion de nues

de sobervia.

Un hombre dumilde, ya lo he dicho, pero una rareza devo repetirlo, un hombre moderado, y mocasi inaudi-desto es una rareza casi no orda. Y bien soberta. Contradic vio nada! ¿Què serà menester para abatirse, si tras disposi- un Dios anonadado no te basta ? Nada ay sucionesconlas perior à el, y al hacerse hombre, se hace subde un Dios dito; ¿ y tu oprimido por todas partes con las anonadado. cadenas de tu dependencia, no puedes tomar un que nace de espiritu obediente? Pero quizàs, me ditàs; soy un principio muy flexible in Jumiso i hago devidamente mis

ren-

Sermon III. sobre el Misterio 192 rendimientos, y sè abatirme mui bien. Ha! no Porque se a creais engañarme con esa modestia aparente. baten los mas. Como ¿Ouè no veo claramente que solo te sugetas por mani fiestan un principio de sobervia? ¿Què no leo en tu los hombres corazon, que solo te abates à los que el mundo la arrogancia lama omnipotentes? Tan ciega es la vanidad, ran ocultar. que para dominar à los demàs, es preciso que la sobervia estè profundamente arraigada en tu corazon, pues ni aun te humillas, sino por un principio de sobervia! Mas esta arrogancia que ocultas, porque alimenta tu fortuna, si llegas à lograr algun favor, presto se manifestarà con toda su fuerza.

O corazon mas ligero que la paja, esa pros. Leccion de peridad no esperada, te arrebata hasta descoque Maria nocerte à ti mismo! ¿Y còmo has olvidado nos di en su tanto el cieno de que quizàs desciendes, y to- alta elevadas las flaquezas que te cercan? Entra, sober. cion. vio, entra en tu nada, y aprende de la Santisima Virgen à no dejarte deslumbrar por el esplendor, y por la dulzura de una grande à imprevista noticia. Esta elevada dignidad de Madre de Dios, mas la humilla; pero este abatimiento forma su gloria. Enamorado Dios de una humildad tan profunda viene el mismo à humillarse en sus entrañas : mas aun noces esta toda su grandeza. Si este Dios resuelto à anonadarse, quiere anonadarse en Maria; estermismo Dios que quiere darse à los hombres, les hace este regalo por Maria: esto es lo que tento que detitor en mi segundo punto. कर तिरंदेशक है। दे दे हो समीचित्रक की संस्कृति । प

13 1 14 Sec. 14

#### PUNTO SEGUNDO.

daddeDios. municable.

Perfecta uni T / Ed, Señores, una novedad que no es menos asombrosa que la primera; y si os Como es in-finito, inco- aveis admirado de ver à un Soberano, que se hace subdito, creo que no os admirareis menos y unico en de ver al Unico, y al Incomparable, que toma todo lo que compañeros, y entra en sociedad con los hombres, Et habitavit in nobis: " Habitò entre

Joan. I. 14. » nosotros: " este es el Misterio de oy. Para entender bien esta novedad, formaos en vuestro entendimiento una idea fuerte de la perfecta unidad de Dios, que lo hace infinito, incomunicable, y unico en todo lo que es. Es el unico sabio, el unico dichoso, Rey de Reyes, Señor de Señores, unico en su Magestad, inaccesible en su trono, è incomparable en su poder. Los hombres no tienen palabras bastante energicas para hablar de esta unidad; mas no obstante, oid Señores, las palabras de Tertuliano, que nos dan, à mi parecer, una grande idea, en quanto lo permite la flaqueza hu-» ce, porque domina todo lo demàs: " Summum victoria sua constat. " Y no sufriendo na-» da que le iguale, deja tan inferior à sì todo

3. P.432. Ibid. n.4. p. 433.

Advers. mana. " Llama Dios al Soberano grande," Mirc. I.I.n. Summum magnum: " Pero solo es Soberano, di-» lo que pudiera serle igual, que èl mismo se » forma una soledad, por la singularidad de » su excelencia; " Atque ex defectione aemuli solitudinem quamdam de singularitate praestantiae suae possidens, unicum est.

Ved

# SERMON III. SOBRE EL MISTERIO

Ved un modo de hablar estraño: pero es- Porque esta te hombre acostumbrado à las expresiones fuer- magestad in tes, parece que busca terminos nuevos, para parece á las hablar de una grandeza que no tiene igual. ¿Ay grandezasha cosa mas magestuosa, ni mas augusta, que esta soledad de Dios? Me represento, Señores, deve admiesta infinita magestad estrechada en sì misma, rar el ver á oculta en sus propias luces, separada de todas este unico, las cosas en su misma extension, que no se parece à las grandezas humanas, que siempre tie gernos por nen algun flaco, y lo que por una parte se exal- sus compata, se abate por otra, sino que por todos lados dose á nueses igualmente fuerte, è inaccesible. ¿ Quien tra naturano se admiraria al ver à este unico, è incom- leza. parable, salir de aquella soledad para hacerse compañeros? O novedad admirable! Y mas aun ¿ què compañeros? Hombres mortales y pecadores. Non Angelos apprehendit. " No buscò Hebr. 11.16. » Angeles, " aunque eran, por decirlo asi, los que tenia mas cercanos. Vino à pasos de gigante " Saltando todos los montes" dice la Escri- Cant. II. 8. tura, esto es, pasando por todos los Coros de los Angeles; buscò la naturaleza humana, que por su mortalidad habitava la mas baja region del universo, y aun avia añadido la separacion del pecado à la desigualdad de la condicion: v no obstante se uniò à ella, Apprebendit; la cogiò en el alma, y en el cuerpo: se hizo una carne semejante à la nuestra. En fin ò bondad! ò misericordia! En fin este Dios al hacerse hombre; » Para que entrasemos en sociedad n con el:" Ut et nos societatem babeamus cum I. Joan. I. eo: vino à tratarnos como igual, para darnos 3. 6.

Quanto nos yeste incom

Bb 2 el

Terralip ad el medio de tratarle como igual: Est aequo agevers. Mar- bat Deus cum bomine, ut bomo agere ex aequo cion.l.II. n. 27. p. 475. cum Deo posset. Christianos, què novedad! ¿ Quièn viò nunca igual milagro? » ¿ Què na-» cion ay en la tierra que tenga Dioses que se » acerquen à ella, como nuestro Dios se acer-

» ca à nosotros ?"

Quanta gloria resulta á la Santa Vir dè por sume dio.

Una condescendencia de esta clase, merecia mui bien ocupar mas tiempo nuestros entengen, de que dimientos, si el Misterio de este dia no me o-Dios se nos bligase à bolver los ojos à la dichosa Maria. Aveis visto un Dios que se nos dà; sin duda es una gran felicidad para nuestra naturaleza; pero què gloria resulta à la Santisima Virgen de que se nos dè por su medio! Por ella entra en el mundo, y por ella une con nosotros estafeliz sociedad. No contento con averla escogido para este ministerio, envia uno de sus principales Angeles, para darla la notioia, y como para pedirla su consentimiento. Christianos, ¿ què Misterio es este? Procuremos descubrir el secreto, y leamosle en el orden de los decretos de Dios, segun nos los ha revelado. La santa Escritura, y el consentimiento unanime de todos los siglos me ha enseñado, que en el adorable Misterio de la Redempcion de nuestra naturaleza, estava determinado por la Providencia divina, hacer servir à nuestra salvacion todo lo que se avia empleado en nuestra ruina. No me pregunteis agra las razones. de esse admirable consejo porque seria muil largo el explicarlas: contentaos con entenderen una palabra, que por una caritativa emulacion

SERMON HI. SOBRE EL MISTERIO cion quiso Dios destruir à nuestro enemigo. rompiendole en la cabeza sus propias maquinas, y venciendole, por decirlo asi, con sus propias armas.

Es un rasgo maravilloso de misericordia el La promesa que la promesa de nuestra salvacion, sea casi de nuestra tan antigua como la sentencia de nuestra muer- casi tan anti te; y que un mismo dia aya visto la caida de gua como la nuestros primeros Padres, y el restablecimien- sentencia de to de su esperanza. Leemos en el Genesis, que muerte. Bon al mismo tiempo que Dios nos condenò à la es-dadqueDios clavitud, nos prometiò al Libertador; al pro- nos manifies nunciar la maldicion contra nosotros, predijo dio de su à la serpiente que nos engaño, que su cabeza mayor indig seria quebrantada, esto es, que seria destrui- nacion Nu do su imperio, y nosotros libres de su tirania: cion sguralas amenazas, y las promesas se tocan; la luz da, aun en del favor se nos presenta, en el fuego de la co-los Autores lera; para que entendamos, Christianos, que Dios se enoja con nosotros como un buen Padre, que en medio de los sentimientos mas vi- Genes. III. vos de una justa indignación, no puede olvi- 35. dar sus misericordias, ni detener los efectos de su ternura. Aun mas, ò bondad incomparable! El mismo Adam que nos perdiò, y Eva que es ana el origen de nuestra miseria; se nos representan en las Sagradas letras como imagenes vivas de los misterios que nos santifican. Jesu Christo no se desdeña de llamarse nuevo Adam: Maria su divina Madre és la nueva Eva: y por un secreto inefable vemos figurada nuestra reparacion aun en los autores de nuestra ruina.

Sin duda con este pensamiento considerò S.

Epi-

DE LA ENCARNACION. 198

madre delos sentencia. Como es lafi ria. 1050.

₽. 372.

Evallamada Epifanio el pasage del Genesis, que he tomado vivientesdes por texto. Doctamente advirtiò este grande hompues de su bre, que Eva es llamada Madre de los vivientes despues de su sentencia: » Què quiere decir gura deM... " esto? escrive San Epifanio: que no tenia es-» te hermoso nombre, quando todavia esta-LibIII.Her. » va en el Paraiso; y la empiezan à llamar Ma-LI. n. 18. p. » dre de los vivos despues que fue condena-» da à solo engendrar muertos. « ¿ Quièn no vè que esto encierra misterio? Y por esto dice este grande Obispo, » Que es llamada asi en » enigma, y como en figura de la Santa Vir-» gen, que es la verdadera Madre de todos los Emulacion "vivientes:" Esto es de todos los Fieles à los

del diablopa que su parto diò la vida.

ra sugetarse Tertuliano explica de un modo excelente la imagende Dios. Emu- el intento de nuestro Salvador en la Redemplacion de cion de nuestra naturaleza, hablando en estos Dios parate terminos: aviendose el diablo apoderado del cobrarla. Principal e hombre, que era la imagen de Dios n Dios, fecto de la » dice, recobrò su imagen por un designio de emulacion. " emulacion: " Deus imaginem suam à diabolo Como para confundir captam aemula operatione recuperavit. Enten-Dios la au- damos què emulacion es esta, y veremos que daciadenues esta palabra encierra una hermosa Theologia. troenemigo, Al declararse el diablo rival de Dios, quiso suá nuestra sal getar à sì su imagen; y Dios igualmente zelovacion todo so, al declararse rival del diablo, quiso recolo que el dia brar su imagen; y ved aqui celos contra celos; pleado en y emulacion contra emulacion. Y como el prinnuestra rui- cipal efecto de la emulacion es triunfar de nuestro contrario en lo mismo de que se gloría, y Chris.n.17 en lo que se cree mas fuerte, le hacemos asi sen-

Sermon III.sobre el.Misterio sentir su flaqueza; y este es el designio que se propuso la misericordiosa emulacion del Reparador de nuestra naturaleza. Para confundir la audacia de nuestro enemigo convierte en nuestra salvacion todo lo que el diablo empleò en nuestra ruina, carga sobre su cabeza todos sus designios, le oprime con sus propias maquinas, è imprime la señal de su victoria, donde quiera que vè algun caracter de su impotente rival. Y por què hace esto? Porque està celoso, è impelido de una caritativa emulacion. Pues la fé nos enseña que si un hombre nos pierde, otro hombre nos salva: la muerte reyna en la generacion de Adam, y de la generacion de Adam ha nacido la vida: Dios hace servir de remedio à nuestro pecado la muerte, que era el castigo de el: un arbol nos mata, y un arbol nos cura; y para completarlo todo vemos en la Eucaristia, que un manjar saludable repara el mal que avia causado un manjar temerario: y toda esta fue obra de la emulacion de Dios. La causa de

Si me preguntais, Christianos, de donde le viene esta emulacion contra su impotente Satanas, es criatura, os responderè en una palabra, que le el amor que nace del extremo amor que tiene al genero hu- tiene al gene mano. Para levantar nuestro corazon abatido, Quan conse complace en manifestarnos destruidas todas veniente era las fuerzas de nuestro enemigo; y queriendo que Diospre bacernos conocer que estamos verdaderamente restablecidos, nos muestra todos los instrumen- va, y un nue tos de nuestra desgracia, empleados misericor- vo Adam, diosamente en el ministerio de nuestra salva- para dar àla cion: tal es la emulacion del Dios de los Eger-

destinase utierra una nueva posteridad.

citos. De aqui es, que al ver nuestros antiguos Padres por una induccion tan universal. que Dios estava determinado à obrar nuestra felicidad, por las mismas cosas que avian sido el principio de nuestra perdida, sacaron esta consequencia. Si el intento de Dios es, que todo lo que ha tenido parte en nuestra ruina deva cooperar à nuestra salvacion, pues los dos sexos han intervenido en la desolación de nuestra naturaleza, era preciso que concurriesen à la reparacion de ella: y porque el genero humano se precipitò à la condenacion eterna por un hombre y una muger, era ciertamente conveniente que predestinase una nueva Eva, como tambien un nuevo Adam; para dar à la tierra, en lugar de la antigua generacion que avia sido condenada, una nueva posteridad que fuese santificada por la gracia.

Era preciso IXX.p.316.

Pero como esta doctrina contribuye mucho que sos dos à ser el fundamento seguro de la devocion à la rriesen à la Santa Virgen, importa que sepais que Doctolibertad de res me la han enseñado. Os nombrare primero nuestra natu al grande Ireneo, y al gran Tertuliano: y permo avian in suadios que ois en estos dos grandes hombres tervenidoen los dos Autores Eclesiasticos mas antiguos. El su desola-- Santo Martir Ireneo, ese ilustre Obispo de doctrinapro Leon, adorno de la Iglesia Galicana, que funbada por los dò con su sangre y su doctrina, habla asi de testimonios la Santa Virgen. " Era preciso, dice, que el de San Ire-neo, de Ter- " genero humano condenado à la muerte por tuliano, y de » una Virgen, se librase por otra Virgen. San Agustin Notad estas palabras. Et quemadmodum morti Cont. He-res. l. V. c. adstrictum est genus bumanum per Virginem, sal-

SERMON III. SOBRE EL MISTERIO salvatur per Virginem. Segun esta maravillosa dispensacion que Dios ha querido manifestar tan visiblemente en toda la obra de nuestra salvacion, devemos inferir precisamente, que como los dos sexos intervinieron en la desolacion de nuestra naturaleza, devian tambien concurrir en su libertad. El celebre Sacerdote de Cartago, Tertuliano quiero decir, lo enseño desde los primeros siglos en el libro de la carne de Jesu-Christo, donde hablando de la Santa Virgen, dice, nera preciso, que lo que se v avia perdido por este sexo, recobrara la sal-» vacion por el mismo sexo: "Ut quod per ejus Num. 17. p. per modi sexum abierat in perditionem, eumdem P-373. sexum redigeretur in salutem. Y despues de estos Autores el incomparable San Agustin, en el Libro del Simbolo à los Cathecumenos, dice: " Por una muger la muerte, y por una mu" » ger la vida; por Eva la ruina, por Maria la » salvacion: " Per faeminam mors, per faemi- Serm.III. c. nam vita; per Evam interitus, per Mariam 571. salus...Todos los Santos Padres nos han enseñado la misma doctrina; de donde es claro inferir, que asi como el Salvador toma el titulo de segundo Adam . Maria sin dificultad es la nueva Eva; de donde se sigue con evidencia, que asi como la primera Eva es la madre de todos los mortales, la segunda que es Maria, es la Mai dre de todos los vivientes, segun el pensamiento de San Epifanio, esto es, de todos los The Contract of the Fieles.

Y ciertamente, Christianos, si meditamos Otra prueba de esta doceon atencion los impenetrables consejos de la trina Tom. VI. Cc Pro-

Providencia en la reparacion de nuestra naturaleza, y conferimos exactamente Eva con Maria en el Misterio de oy, presto nos convenceremos de esta tan santa, y tan antigua doctrina. Notad la relacion que hacen los Santos Padres, sin que Yo haga mas que repetir lo que han dicho.

Relaciones Maria.

La obra de nuestra corrupcion empieza por entre Eva y Eva, y la reparacion por Maria; la sentencia de muerte se profiere à Eva, la de vida à la Santa Virgen; Eva era entonces virgen, v Virgen es Maria; Eva aun virgen tenia su esposo, y Maria Virgen de las virgenes tiene tambien el suyo: la maldicion se diò à Eva, la bendi-Luc. I. 42.. eion à Maria : Benedicta tu inter mulieres: zSois bendita entre todas las mugeres. « Un Angel de tinieblas habla à Eva, un Angel de luz habla à Maria: El Angel de tinieblas quiere

buscar la divinidad: » Sereis como Dioses « la dice: el Angel de luz establece à Maria en la verdadera grandeza por una santa sociedad con

exaltar à Eva, y una falsa grandeza, la hace

Luc. I. 28. Dios: "El Señor està con vos « la dice Gabriel: el Angel de las tinieblas al hablar à Eva la inspira un intento de rebelion. » ¿ Por què os » ha mandado Dios no comer esa fruta tan her-

Genes.III. 1 9 mosa? " El Angel de luz hablando à Maria la persuade la obediencia: " No temais, la di-22 ce, nada es imposible à Dios: " Eva cree à

Luc.I.30.37 la serpiente, y Maria al Angel: de esta suerte, dice Tertuliano, una fé piadosa borra la culpa de una temeraria credulidad; y » Maria repara » creyendo en Dios, lo que Éva perdiò creyen-

27 do

SERMONIII. SOBRE EL MISTERIO n do al diablo: " Quod illa credendo deliquit, De Carn. baec credendo delevit. En fin para concluir el Christ.n. 17 misterio Eva engañada por el demonio està pre- P-37-3cisada à huir de la presencia de Dios, y Maria instruida por el Angel se hace digna de llevar à Dios: Eva nos presentò el fruto de muerte, Maria nos presenta el verdadero fruto de vida: con el fin dice San Ireneo, oid las palabras de este gran Martir » con el fin de que la Vir-» gen Maria, fuese la abogada de la virgen Contr. He-» Eva: a Ut virginis Evas Virgo Maria fieret res. 1. 5. c. 5 30 m 1 31

Una relacion tan exacta de una à otra, no Maria la dies invencion del entendimiento humano. Y des- chosa Eva pues de ella ya no se puede dudar, que sea Ma- de la nueva ria la dichosa Eva de la nueva alianza, y la Madre del Madre del nuevo pueblo; que no tenga la mis- nuevo puema parte en nuestra salvacion, que tuvo Eva blo: Còmo en nuestra ruina, esto es, la segunda despues de Dios esta de Jesu-Christo: y que siendo Eva la madre de verdad. todos los mortales, es Maria la Madre de todos los vivientes. El mismo Dios nos persuade 10-10 una verdad tan constante con el admirable orden de sus profundisimos consejos, con la maravillosa economía de todos susudesignios, y con la concordancia de las cosas tan evidentemente declarada por la relacion precisa de todos los misterios die aucholi de del un -1 Mas todavia no es tiempo de suspender? Què fecunnos, cabemos mas profundamente en una medi- didad es es-

tacion tan piadosa: busquemos en las Escritus sas, y en el Misterio de este dia, que fecundis sa biba es a pose la con la cita de la la la la con la contra la c

----

Digitized by Google

204 DE LA BUCARMACIONS dad es esta de Maria, que la da todos los Chris-

tianos por hijos.

Dosespecies de fecundila caridad. 19.

Joan. tract. in Psalm. Dios. Eph.III.15

Por eso distinguiremos dos especies de fedad: la de cundidad, una de la naturaleza, y otra de la la naturale caridad. La de la naturaleza dà hijos naturales: za, y la de pero los que han entendido al Apostol San Pa-Galat. IV. blo que escrive à los Galatas: "Hijuelos mios. n que todavia produzco hasta que Jesu Chris-» to estè formado en vosotros, " saben mui In Epistol. bien que la caridad es focunda; y por esta ra-2.6.4. t. III zon ha dicho muchas veces San Agustin. que part. 2. P. la caridad es una madre, Charitas mater est.

838. Enar. Y para elevar mas nuestros pensamientos, CXLVII.n. consideremos, que esta doble secundidad que 14. t.IV. p. vemos en las criaturas dimanas de la de Dios; Esta doble que es el origen de toda fecundidad, y n del fecundidad m que toma principio toda paternidad, " como dimana de dice el Apostol à los de Efeso. La naturaleza la de Dios. de Dios es fecunda, y asi desde la eternidad Còmo la na-turaleza y el produce à su Hijo natural, igual y consubstanamor son fe- cial à su Padre. Su amor y caridad es tambien cundos en fecundo, y de èl hemos nacido los Fieles! con todos los hijos de adopcion. Y pues que la bienaventurada Maria es Madre del Hijo unico de Dios, no temeré deciros, que es preciso que el Padre celestial ava dejado caer sobre esta Princesa algun raixo sò algun destello de su infinita fecundidad. Porque sin dificultad me confesareis que escimposible sea una criatura. Madre de Diosa sino participa en algun: dodo de esta fecundidad Divina Y esta es lo que nos da di entender el Angel a quando dice que la dichasa Maria està poseida de la virtud del Altisimo.

Com-

SERMON HI. SOBRE EL MISTERIO 205

ol n Comprended, esto, Christianos. Quando el Maria, es en Angel la dice que parirà: v Le responde cò- cierto modo mo puede ser eso, si he resuelto permanecer de la fecun-" Virgen, " y de consiguiente soy esteril, Y didad de la luego la repite el Angel: » Que la virtud del naturaleza no Altisimo la cercaria: " esto es, no temais, lestial, y de Señora, que la dichosa esterilidad, que vues- la fecunditra virginidad os causa, os impida el ser dad de su a-Madre: " La virtud del Altisimo os poseerà mor. Luc. I. 34. n toda, " la fecundidad del Eterno Padre, de 35. que quedareis llena, harà el efecto de la fecundidad humana: " Por esto el que concebireis n serà llamado, Hijo del Altisimo: " porque le concebireis con una fecundidad que excede à la de la naturaleza, y dimana de la de Dios. Luego Maria en algun modo, y quanto lo puede permitir la condicion de una criatura, participa de la fecundidad infinita de Dios. Y asi como la ha dado alguna emanacion de la fecundidad natural, para que concibiese al verdadero Hijo de Dios, tambien la ha participado algo de la fecundidad de su amor, para hacerla Madre de todos los Fieles.

San Agustin, en el Libro de la Santa Vir- Doble fecun ginidad, nos explica esta verdad en los termi-didad de Ma nos siguientes: " Maria, dice, es segun la car-ria. Su union ne Madre de nuestra cabeza, y segun el es-espiritual Piritu Madre de sus miembros: porque coope- voAdam, en 23, rò con su caridad al nacimiento de los Hijos la casta, y n de Dios en la Iglesia: " (1) De modo que

<sup>(1)</sup> Carne Mater capitis nostri, spiritu Mater mem- alianza. brorum ejus; quia copperata est charitate ut Filii Dei nascerentur in Ecclesia, c. 6, t.VI. p. 343.

la carne virginal de la purisima Maria llena de la fecundidad del Altisimo, engendrò à Jesti-Christo su Hijo natural, que es nuestra Cabeza, y su fecunda caridad cooperò al nacimiento espiritual de todos sus miembros: para que se verificase; que Maria en calidad de nueva Eva es Madre de todos los vivientes, y unida espiritualmente al nuevo Adam en la casta y misteriosa generacion de los hijos de la nueva alianza. Y esto es quizàs lo que quiere decir Apoc.XII. I San Juan en un bello pasage del Apocatipsis, donde nos representa à esta muger vestida del De Symbol. Sol, (que sin duda es la Santa Virgen; segun ad Cathec. la interpretacion de San Agustin) (a): nos re-

1. t. VI. p. presenta, digoi, à esta muger sen los dolores 575.

del parto: Clamabat parturiens, et cruciaba-

Apoc.XII.2 tur ut pariat.

dolor.

in the state of the state of ¿Què diremos aora, Christianos? ¿Con-Dos partos en Maria; u- cederemos à los hereges que Maria estuvo suno sin difi. jeta à la maldicion de todas las mugeres , que cultad, y o- paren entre llantos y gritos? Al contrario no tro con do-lor. Por què sabemos que pariò sin dolor, còmo concibiò sin corrupcion? ¿ Qual es pues el sentido en que nos pare sin habla San Juan en este doloroso parto, que atribuye à la Santa Virgen? Preciso es entendez que ay dos partos en Maria; pare à Jesus sin dolor: pepomos pare à nosotros con dolor. porque nos pare por la caridad. ¿Y quiès agnera que los empeños de la caridad , y la santa inquietud que la agita por la salvacion de los pecadores, se compara en las Escrituras à los do-

<sup>(</sup>a) Ya queda advertido en etre parte que está obra 

SERMON III. SOBRE EL MISTERIO lores del parto? Oid al Apostol San Pablo: Fi- Galat .IV... lioli mei quos iterum parturio: " Hijitos mios, 19. » que me costais nuevos dolores de parto: "De modo que podemos decir que el discipulo mui amado de nuestro Salvador, que es el primer hijo de la caridad de Maria, nos quiere representar en misterio, el parto espiritual de esta Santa Madre, que Jesus le diò en la Cruz; para que à egemplo de este amado discipulo aprendiesen todos los demás, que Maria es Madre de todos los Fieles, por la virtud fecunda de la caridad.

Reconozcamos pues, Christianos, à esta Porque fue Santa, y Divina Madre, veamos què parte la preciso que dà en nuestra salvacion la caridad materna en Maria coel misterio de este dia. Jesus es nuestro amor, nuestra saly nuestra esperanza: Jesus es nuestra fuerza, vacion con y nuestra corona: Jesus es nuestra vida, y nues- un acto de tra salvacion. Pero este Jesus que el Padre quie- su voluntad: consentire dar al mundo para ser su salvacion, y su vi- miento que da . le dà por medio de la Santa Virgen; esta da al miste-Señora es escogida desde la eternidad, para ser rio antesque se finalice. la que le dè à los hombres. Esta carne que es mi victima procede de Maria; de sus sagradas entrañas se ha sacado la sangre que purgò mis maldades. Y no le basta al Padre celestial formar en las entrañas de la Santa Virgen el precioso tesoro que nos comunica; quiere que es+ ta Señora coopere al inestimable regalo que nos hace. Porque asi como Eva trabajò en nuestra ruina con una accion de su voluntad, era menester que la dichosa Maria cooperase del mismo modo à nuestra salvacion. Por esto Dios le

envia un Angel, y la de su Hijo: Encarnacion esa grande obra de su poder, ese misterio incomprensible que tantos siglos ha tiene suspensos el Cielo y la tierra, ese misterio digo no se perfecciona hasta que Maria dà su consentimiento. tan necesario era al mundo que Maria desease su salvacion.

Perseveranne: quan eficaz es siem salvacion.In m inos sepacen sobre vocion a Ma ria.

Loc. cit.

Mas no creamos, Christianos, que sus pricia del amor meros deseos se han enfriado. Hà! Siempre es que nos tie- Maria la misma para nosotros, siempre es buena, y siempre es Madre. Este amor de nuestra pre, y quan. salvacion vive todavia en ella, y ni es menos to contribu- fecundo, menos eficaz, ni menos necesario que ye a nuestra lo era entonces. Porque aviendo querido Dios iusticia delas una vez, que la voluntad de la Santa Virgen cocensuras que operase eficazmente à darnos à Jesu-Christo, ". nuestros her este decreto ya no se muda, y siempre recibirados nos ha mos à Jesu-Christo por el medio de su caridad. Y la razon es, porque " Esta caridad materna, nuestra de- que hace nacer, dice San Agustin, à los hijos " de la Iglesia, " aviendo contribuido à la salvacion de los hombres en la Encarnacion del Dios Verbo, contribuirà eternamente en todas las operaciones de la gracia, que solo son dependencias de este misterio. Y los hereges que nos han dejado, no pueden tolerar nuestra devocion à Maria, y el que la creamos la principal cooperadora de nuestra salvacion despues de Jesu-Christo. Que destruian esta relacion que tienen entre sì todos los misterios divinos, que nos digan por què razon envia Dios su Angel à Maria. ¿ No podia egecutar su obra en ella sin pedir su consentimiento? ¿ No es mas cla-

SERMON III. SOBRE EL MISTERIO claro que la luz, que fue un consejo de la Providencia, el que la Señora cooperase à nuestra salvacion, y à la Encarnacion de su Hijo con su obediencia y su caridad? ¿Y si esta caridad materna ha contribuido tanto à nuestra felicidad en el misterio de la Encarnación, se avrà quedado despues esteril y nada podrà ya en nuestro favor? Hà! Señores, ¿ quièn puede creer tal cosa? Y si aora esperamos que nos asista con sus socorros ¿què falta cometemos en no pedirlos? ¿ Y por esto han roto la unidad nuestros hermanos, y abandonado la comunion en la que murieron sus Padres, con la caridad Recurrir á la de nuestro Señor? Acaso no ay alguno de estos Maria, en en mi auditorio.

Luego, hermanos mios, en todos vuestros tentos, en to intentos, en todas vuestras dificultades, y en todos vuestros proyectos, recurrid à la caridad de Maria. ¿ Estais afligidos? Id à Maria. Si se levantan las tormentas de las tentaciones, levantad vuestros corazones à Maria: Si la colera, la su vida para ambicion, ò la concupiscencia os turban, pensad recibir la aen Maria, implorad à Maria. Sus ruegos penetraràn el corazon de Jesus, porque el corazon de este Hijo es sensible à la caridad materna. ¿Y què no esperarèmos de Maria, por cuyo medio mente imise nos ha dado à Jesus?" Mas si queremos, din ce San Bernardo, recibir la asistencia de sus tar la maldiruegos, sigamos las lecciones de su vida." ¿Y cion de la so què escogeremos en su vida? Sigamos siempre lion de Eva. los principios que hemos establecido: entenda- Append. Omos que porque nuestra ruina fue efecto de la per. S. Bersobervia, devia ser el misterio que nos repara Tom. VI. Dd efec-

caridad de todos los indos los provectos, y en todas las dificultades. Seguir las lecciones de sistencia de sus ruegos. Qué se deve principalda para evibervia rebenard. Serm. I. n. t. t.II. p.721.

efecto de la humildad; y para que evitemos la maldicion de la sobervia rebelion de Eva, sigamos la humildad de Maria, y asi conseguiremos ser los verdaderos hijos de esta Madre comun de los Fieles.

Oracion a Maria. Quál es el cumpli misterio. nos presenta Maria à Jesu Christo. Còmo devemos vivir. Por qué Je se ha asociado con noso tros.

Yo no puedo detener los secretos impulsos de mi corazon. No puedo dejar de clamar con miento del toda la Iglesia Catholica: O Santa, ò incomparable Maria, Iloramos, clamamos à Vos misera-Con qué fin bles desterrados hijos de Eva: Ad te clamamus. Porque ¿ à quien recurriran los cautivos hijos de la Eva desterrada, sino à la Madre de los libres? Y si por la doctrina de los antiguos Padres, y la fé de los Martires, Vos sois la Abogada de Esu-Christo va, ino tomareis tambien la defensa de su sentenciada posteridad? Luego si Eva inconsiderada nos presentò en otro tiempo el fruto envenenado que nos mata, no ay cosa mas conveniente, ò Maria, protectora nuestra, que el que recibamos de vuestras manos, el fruto de vuestras benditas entrañas, que nos dà la vida eterna. Et Fesum, &c. O maravilla incomprehensible de los secretos de Dios! O conformidad de nuestra fé! Porque en cumplimiento del misterio recibimos à Jesu Christo de las manos de Maria: esta Señora nos le presenta para entrar en sociedad con nosotros. Vivamos pues como hombres que Jesu Christo se ha asociado, » Para ense-» narles à obrar de un modo enteramente divi-Tertul. adv. " no: " Conversabatur Deus, ut bomo divine Marc. l. II. agere doceretur.

D.27.P.475.

### OTRO EXORDIO

### SOBRE EL MISMO ASUNTO.

At ubi venit plenitudo temporis, missit Deus Filium suum, factum ex muliere.

Cumplido el tiempo decretado, enviò Dios à su Hijo, formado de una muger. Galat. IV. 4.

NOMO Dios es rico en bondad, y magni- Como se sefico en regalos; amò al genero huma- nalò el libeno, y su liberal amor se manifestò en sus dones. Pero Dios no deve dar cosa que no sea mui digna de sì; y por esto resolviò dar- la Encarnanos nada menos que à sì mismo. Por esta razon cion de su se vè oy en el mundo una maravilla no oida, un milagro incomprehensible, y que asombra à toda la naturaleza; un Dios hecho Hombre: y el Apostol nos representa este exceso de amor con las primeras palabras de mi texto: "Dios » envidasu Hijo: " Missit Deus Filium suum.

Pero, Señores, no basta que un Dios se de, Maria recisino tambien es menester que se le reciba; por- be al Salvaque de otra suerte el don seria inutil, y el mis- bre de todo terio quedaria imperfecto. Asi se preparò èl el genero hu mismo las mas puras entrañas del mundo, y le de- mano. Porve recibir una incomparable Virgen, no sola por que era presì, sino por todos nosotros, y en nombre de todo que viniese el genero humano. De modo que para cumplir al mundo, el designio de Dios, no solo era preciso que vi- sino que naniese al mundo, sino tambien que naciese. Por

Dd 2

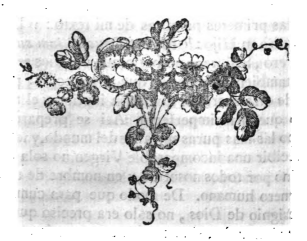
ral amor de maravilla de

#### SOBRE EL MISMO ASUNTO.

esto el mismo Apostol, despues de aver dicho, como he advertido, que » Dios nos enviò à su » Hijo:" Missit Deus Filium suum: anade para hacernos entender todo el misterio, que fue, » Formado de una muger: " Factum ex muliere.

Un Dios darecibido: compendio de todo el cosas que se han de considerar.

Ved pues en què consiste, sino me engaño, do; un Dios todo el misterio de este sagrado dia; y teneis el compendio en estas dos palabras, un Dios dado, un Dios recibido. Dios se nos dà en la permisterio:dos sona del Verbo encarnado; todos juntos le recibimos en la persona de la Santa Virgen, que solo le recibe para nosotros. Asi devemos considerar dos cosas; en Jesus el regalo divino, en Maria la respetuosa aceptacion; en Jesus la bondad que se comunica, en Maria la disposicion de hacerse digna: en Jesus como Dios se nos dà, en Maria què devemos hacer para recibirle. Y à estos dos puntos principales, reducirè toda la economia de mi discurso, para no ser largo



# SERMON PRIMERO

#### PARA EL DOMINGO DE RAMOS.

QUALES SON LOS MATORES ADORNOS del triunfo del Salvador. Còmo la vanagloria corrompe à la virtud adulandola. Peligro de las alabanzas, como las devemos mirar Por què los que son dominados por el honor, son infaliblemente viciosos. Por què medios acredita el honor los vicios. Como nos hace atribuirnoslo todo, y al fin nos erige en pequeños Dioses. Remedio à una insolencia tan grande. Desprecio que devemos hacer del juicio de los hombres, viendo el que han hecho de Jesu-Christo.

Dicite filiae Sion: Ecce Rex tuus venit tibi mansuetus.

Decid à la hija de Sion, aqui tienes à tu Rey, que hace su entrada, lleno de bondad, y de dulzura. Palabras del Proseta Zacharias, referidas en el Evangelio de este dia, por San Matheo XXI. 5.



NTRE todas las grandezas del Nada ay tan mundo, no ay cosa tan bri-brillante collante como un dia de triunfo: v Tertuliano me enseña, que Uso practiaquellos ilustres triunfadores cado en los de la antigua Roma camina- triunfadovan al Capitolio con tanta tigua Roma,

pompa, que por el temor de que deslumbra- por temorde dos de tanta magnificencia, no se exaltasen sobre la condicion humana, les seguia un esclavo, encargado de acordarles que eran hombres: Res-

mo un dia de triunfo. res de la anque se dejasen deslumbrar de la gloria que los cercava.

#### SERMON PRIMERO

Motivo de Respice post te, hominem te memento. No se gloria que sacavan de enojavan de esta censura: » Antes, dice Teresta practica » tuliano, era el mayor motivo de su alegria, » verse cercados de tanta gloria, que temian Apolog. n. " los demàs, el que ellos olvidasen que eran 33. p. 31. n mortales: " Hoc magis gaudet tanta se glo-Ibid. ria coruscare, ut illi admonitio conditionis suas sit necessaria.

Quan distan triunfo del Salvador.

El triunfo de mi Salvador està mui distante está de es- te de esta pompa; y quando veo el pobre apata pompa el rato con que entra en Jerusalem, en lugar de avisarle de que es hombre, me parece seria mas conveniente, hacerle acordar de que es Dios; pues en efecto parece que lo ha olvidado. El Profeta, y el Evangelista concurren à manifestarnos este Rey de Israel » Montado, dicen, n sobre una borrica: " Sedens super asinam. Zach.IX. 9. Ha! Señores; quièn no se avergonzaria?; Es Matth.XXI esta una entrada Real? ¿ Es este un aparato de triunfo? ¿ Asi subis, ò Hijo de David, al

trono de vuestros mayores y tomais posesion de

A qué viene fo.

su corona?

5.

Sinembargo, suspendamos, y no precipial mundo. temos nuestro juicio. Este Rey à quien honra En qué con-siste el ma-todo el pueblo con gritos de regocijo, no vieyor adorno ne para elevarse sobre los hombres por una de su triun- pompa vana, sino para pisar las humanas grandezas: el mayor adorno de su triunfo le forman, los cetros desechados, el honor despreciado, y toda la gloria del mundo destruida. Luego para honrar esta entrada, acostumbremonos antes de todo à la modestia, y à los abatimientos gloriosos de la humildad Christiana, y procu-

PARA EL DOMINGO DE RAMOS 215 remos entrar en estos conocimientos à los pies de la mas humilde de las criaturas, diciendola, AVE.

Oy que nuestro Monarca hace su entrada Intento del en Jerusalem en medio de los aplausos de todo Predicador. el pueblo, y que entre esta pompa de poca duracion, empieza à ocuparse la Iglesia con el pensamiento de su ignominiosa pasion, me siento estrechamente obligado à poner à los pies de nuestro Salvador alguno de sus capitales enemigos, para honrar à un mismo tiempo su triunfo, y su Cruz. No me costarà trabajo escoger el que deve servir à este espectaculo: y el misterio de ignominia que empezamos à celebrar, y esta magnificencia de un dia, que presto veremos repentinamente mudada en un desprecio injurioso, me persuaden facilmente, que este enemigo deve ser el honor del mundo.

El honor del mundo, hermanos mios, es El honordel aquella grande estatua, en que quiere Nabuco- mundo redonosor que le adoren. Es de una altura prodigiosa: Altitudine cubitorum sexaginta: por- estatua de que nada parece mas elevado que el honor del Nabucodomundo. "Es toda de oro " dice la Escritura: nosor. Dan.II. 1. Fecit statuam auream; porque nada parece mas rico, ni mas precioso. » Todas las naciones, y 27 todos los pueblos adoran esta estatua: " Om- Dan. III. 7. nes tribus et linguae adoraverunt statuam auream: todos sacrifican al honor: y esas trompetas, flautas, y tambores que suenan al rededor de la estatua ¿ no son el rumor de la fama? ¿ No son esos aplausos y gritos de alegria los que componen lo que los hombres llaman gloria?

presentado en la grande

SERMON PRIMERO

A este grande, à este sobervio Idolo intento abatir oy à los pies del Salvador. No me contento, Christianos, con rehusarle el incienso con los tres Jovenes de Babilonia, ni con negarle la adoracion que todos los pueblos le tributan; quiero hacer caer sobre este Idolo el rayo de la verdad Evangelica; quiero deribarle tan largo como es delante de la Cruz de mi Salvador; quiero despedazarlo, y hacer de èl un sacrificio à Jesu Christo crucificado con el socorro de su gracia.

A qué tribu-

Presentate aqui, honor del mundo, fantasnal quiere el ma vana de los ambiciosos, y quimera de las Predicador almas sobervias; te llamo à un tribunal donde delatar el ho seguramente seràs condenado. No es à la prenor del mun sencia de los Cesares, y de los Principes, no es delante de los Heroes, y los Capitanes donde quiero que comparezcas; pues como estos han sido tus adoradores, sentenciarian en tu favor. Te llamo à un juicio donde preside un Rev coronado de espinas, que le han vestido una purpura por escarnio, que le han clavado en una Cruz para hacerlo espectaculo de ignominia: à este tribunal te cito, delante de este Rey teracuso. ¿Y de què delitos le acusare, Christianos? Voy à decirlos. Ved tres idelitos capitales de que acuso al honor del mundo; os ruego que procureis entenderlos.

Tres delitos honor del mundo.

Le acuso en primer lugar de que adula à la capitales del virtud y la corrompe; en segundo lugar de que disfraza al vicio, y lo acredita; y en sinepara colmo de sus atentados, de que atribuye à los hombres lo que pertenece à Dios, y de que so-

PARA EL DOMINGO DE RAMOS. 217 licita enriquecerlos, si pudiera, con sus despojos: estos son los tres principales capitulos, sobre los que solicito se haga el proceso al honor del mundo. Quiera Dios ayudarme con su gracia, para seguir vivamente una acusacion tap importante, y sostener los oprobios y la ignominia de la Cruz contra la sobervia de los hombres mundanos.

#### PUNTO PRIMERO.

Uego el primer delito de que acuso al ho- mundo cornor del mundo delante de la Cruz de Je-ruptor de la virtud, virtud y de su Christo, es de ser el corruptor de la virtud, y de la inocencia. No soy solo quien lo acusa, A qué se patengo por testigo à San Juan Chrisostomo, y rece la viren un delito tan atroz, tengo satisfaccion en tud que ama hacer hablar à un acusador tan vehemente. Este grande Predicador nos enseña, que el que a- cion que el ma las alabanzas, y la vanagloria, se parece à pudor y la una muger deshonesta, que se abandona à to- modestia tie do pasagero: son expresas palabras de este San- à las accioto Obispo, y aun estrecha mas con la libertad nes deshode su idioma: pero la moderacion del nuestro, nestas, sino no me permite traducir todas sus palabras; pro- vanagloria y curemos no obstante penetrar su sentido, y pe- al amor desnetrar su pensamiento. Para ello os ruego con- ordenado de sidereis, que el pudor y la modestia no solo se las alabanzas oponen à las acciones deshonestas, sino tam- Hom. XVII. bien à la vanagloria, y al desordenado amor in Epist. ad de las alabanzas: juzgadlo por la experiencia. Rom. n. 4. Una persona virtuosa y bien educada se averguenza de una palabra imodesta, un hombre Tom. VI.

Honor del las alabannen no solo

sabio y moderado se averguenza de sus propias alabanzas: en ambas ocasiones obliga la modestia à bajar los ojos, y hacer subir el rubor à la frente:con unas mismas armas se resiste à estos dos enemigos. O ya te muestres poco moderado en buscar los deleites, ò en solicitar las alabanzas, siempre censuran tu desverguenza. ¿Y de donde nace esto, Christianos? Sino de un sentimiento que la razon nos inspira; y asi como el cuerpo tiene su castidad, que la corrompe la impureza, tiene tambien el alma una integridad, que puede ser violada por las alabanzas. Por esto nos dà la misma naturaleza el pudor y la modestia, para defendernos de estas dos corrupciones, como si en el mismo honor huviese deshonor, y verguenza en las alabanzas. No os admireis pues, Christianos, que San Juan Chrisostomo, llame infame prostituida al alma ansiosa de alabanzas, y que las mendiga por todas partes: tiene bien merecido este nombre pues desprecia la modestia, y el pudor.

El temor de es natural á la virtud christiana. Con què pre cauciones obliga á ocul tarse el Hijo de Dios.

Sinembargo adelantemos mas, y busquemos las alabanzas hasta en su origen, de donde le viene à una alma bien nacida esta verguenza de las alabanzas. Aseguro que es natural à la virtud, y hablo de la virtud christiana, porque en esta cathedra no reconozco otra. Luego es natural à la virtud el temer los aplausos; y lo comprehendereis con facilidad, si pesais atentamente con què precauciones obligan à ocultarse el Hi-Matt. VI.1. jo de Dios. Attendite ne justitiam vestram faciatis coram bominibus, ut videamini ab eis. » Cui-

PARA EL DOMINGO DE RAMOS.

» Cuidado que no hagais las buenas obras de-» lante de las gentes, para que os las miren". " No vayas à orar por las esquinas para que los

» hombres te vean : retirate à tu quarto, cierra

» la puerta, y ora en secreto delante de tu Pa-" dre": Intra in cubiculum tuum, et clauso hos-

tio ora Patrem tuum in abscondito. " No toques

» la trompeta para dar limosna; no solamente

n te mando que la ocultes de la vista de los » hombres, sino que quando la distribuye la

» mano derecha, si es posible, no lo sepa la iz-

» quierda": Te autem faciente eleemosinam, ne-

sciat sinistra tua quid faciat dextera tua.

Por esto dice mui bien San Juan Chrisosto- Como todas mo, que todas las virtudes Christianas son un las virtudes gran Misterio. ¿Y què quiere decir en esto? christianas Misterio significa una cosa sagrada. Antigua- terio. Conmente quando se celebravan los Divinos Miste-ducta que se rios, si avia Cathecumenos, que no estavan to- guardava an . davia iniciados, esto es, que no eran del cuerpo con los Cade la Iglesia, porque no estavan bautizados, so- thecumenos lo se les hablava por enigmas. Los que aveis leido las Homilias de los Santos Padres lo sa-cacion de es beis: estavan con los Fieles para oir la predi- ta conducta cacion, y el principio de las oraciones. Al lle- à las virtugar à los Misterios sagrados, esto es, à la ac- nas. cion del sacrificio, el Diacono despachava à los Hom.LXXI Cathecumenos, y cerrava la puerta de la Igle- in Matth.n. sia. ¿Y por què? Era el Misterio. Asi es de las 4. p. 699. virtudes Christianas. Quereis orar? Cerrad la Hom. XIX. puerta, porque es un Misterio el que celebrais: in Matth.n. ¿Ayunais? » Lavaos la cara, ungios, porque 3. t. VII. p. 248. » no parezca que ayunais ": Unge caput tuum, Matt.VI.17

Ibid. 6.

Ibid. 3.

son un mistiguamente sobrelos Mis terios. A plides christia-

Ee 2

et faciem tuam lava: Este es un Misterio entre Dios y vosotros; nadie deve entrar sino con su orden, ni ver vuestra virtud, sino quando querrà descubrirla.

La virtud qué moderacada esta doncella:còmo es sabia y modesta.

**18.** 

Segun esta doctrina del Evangelio, comcomparada a paro la virtud Christiana à una doncella casta una donce- y honesta, criada en la casa de su padre, con lla casta y una moderacion increible: no la llevan à los honesta: con Teatros, no la presentan en las concurrencias: cion es edu- se està en casa, y trabaja à la vista, y bajo la direccion de su Padre, que es Dios, que se complace en verla en aquel retiro, prendado principalmente de su moderacion : Videt in abscondito; que la destina un Esposo, que es Jesu

Matth. VI. Christo, y quiere que ella le dè un corazon puro, que no se ava corrompido con otros afectos: que la prepara otro dia grandes alabanzas, y no quiere que mientras espera este plazo, se disipe con las de los hombres, ni se dege acariciar de sus dulzuras. Por esto huye su compañia, ama el secreto y la soledad. Y si alguna vez se manifiesta porque un gran resplandor no puede permanecer siempre oculto, sola su sencillez la hace recomendable: no quiere cautivar las atenciones; y avisa con su modestia à todos los que admiran su hermosura, que, » Glo-" risiquen à su Padre Celestial": Glorificent Matt. V. 16. Patrem. Ved, Señores, qual es la virtud Chris-

ni mas modesta? Què hace pues la vanagloria? Esta ides Como la va- vergonzada, dice San Juan Chrisostomo; viene nagloria inmaria corromper esta buena educacion, è intenta per la virtud

tiana, asi se ha educado: ¿ ay cosa mas sabia;

PARA EL DOMINGO DE RAMOS. prostituir su pudor: quando solo estava criada para Dios, la saca de su casa, y la enseña à buscar los ojos de los hombres (1). A adornarse y afeitarse para cautivar à los que la miran. » Asi es solicitada aquella doncella tan recata-" da, por la infame vanagloria à buscar los » deshonestos amores de los hombres", Sic à lena corruptissima ad turpes bominum amores impellitur. Vive Dios! infame que se perderia esta inocente entre tus manos! O crucificado Iesus, este el crimen que os delato; juzgad, Senor, oy à la vanagloria; condenad oy el honor del mundo, que intenta corromper la virtud, que quiere venderla, y à un precio tan vil, como son las alabanzas: juzgad, juzgad, Señor, y condenad en difinitiva un delito tan negro y vergonzoso.

Y vosotros, hermanos mios, que ois esta acusacion, sabed que ay una corruptora, que librarse de es se aplica à arruinar la virtud que teneis: ve- te enemigo. lad. os ruego en nombre de Dios sobre vosotros mismos: por el nombre de Dios, que cuideis, Quan dificil de no hacer las obras de justicia à presencia de es á los hom los hombres, para que sean vistas y admiradas bres desprede ellos. Attendite, dice, notad estas palabras: banzas que v Estad alerra", porque el enemigo de que os etros les dán hablo, no os embestirà cara à cara: se desliza como una serpiente, camina entre las flores y la verdura, y se adelanta à la sombra de la vir-

Ibid.

Vigilancia precisa para Quales son

tud,

<sup>(1)</sup> A thalamo paterno eam educit, cumque pater jubeat eam ne sinistrae quidem apparere, notis ignotisque et obviis quibuscumque passim se ipsam ostentat. Homil. LXXI. in Matth. n.3. pag.698.

tud, para matar à la misma virtud. Attendite, attendite: " Estad alerta": Ha! Què dificil es que los hombres desprecien las alabanzas de los hombres! Nacidos para la sociedad, hemos nacido en cierto modo unos para otros; y de consiguiente es mui peligroso el que no nos degemos alagar de las alabanzas, que nos dan nuestros semejantes!

Peligro que tienen los que viven esto tienen.

San Agustin, Señores, nos representa excelentemente este peligro en el segundo libro bien de de- que compuso del Sermon que hizo nuestro Saljarse infec- vador en el Monte: » Es mui pernicioso, nos tar de las a- » dice, el vivir mal; vivir bien aora, y no quesus semejan- » rer que nos alaben los que nos ven, es declates. Por què » rarse su enemigo; porque nunca tienen las codeven desear » sas humanas mas lamentable estado, que quaneque se aia-ben sus bue- » do no se estima la buena vida » (1). Hasta nas obras, y aqui, Señores, nada tiene la alabanza que no sea temer las a- hermoso; pero notad la continuacion de sus palabanzas que labras. » Luego, si los hombres, dice este gran-En què con- » de Doctor, no os alaban quando obrais el siste el peli- p bien, caen ellos en un grande error; y si os gro que en » alaban estais vosotros en un gran peligro (2). En efecto estais en un gran peligro, porque vuestro amor propio os hace amar naturalmente las alabanzas, y sin pensarlo se hincha vuestro

<sup>(1)</sup> Siguidem non recté vivere, perniciosum est: recté autem vivere, et nolle laudari, quid est aliud quam inimicum esse rebus humanis, quae utique tanto sunt miseriores, quanto minus placet rectavia hominum? T.HI.part.II.n. 1.p.201.

<sup>(2)</sup> Si ergo inter quos vivis, te rectè viventem non laudeverint, illi in errore sunt; si autem laudaverint, tu is periculo. Ibid.

PARA EL DOMINGO DE RAMOS. corazon al oirlas: y correis todavia otro peligro; porque no solo vuestro amor propio, sino tambien el amor del progimo, os obliga algunas veces, dice San Agustin, à aprobar las alabanzas que se os dan. Por egemplo haceis una gran limosna, ò obligais al publico con algun servicio considerable; el no querer que os alaben de esta accion, es solicitar que los demàs estèn ciegos, ò sean desconocidos; y la caridad no lo permite esto. Deveis pues por amor al progimo, desear que se alaben las buenas obras que Dios hace en vosotros. ¿Y quien duda que lo devais. pues que estais obligados à desear su bien? Pero lo mismo que deseais para los demás deveis temerlo; y en esto ay gran peligro, porque deviendo desear y temer una misma cosa por diferentes motivos, es arriesgado el que os equivoqueis; y al pensar atender à los demàs, no os pareis en vosotros mismos. Attendite: » Es-» tad alerta", à vosotros digo, Justos, tened cuidado, de que en las obras de vuestra justicia, no os gusten sobrado las alabanzas de los hombres, y os destruyan la virtud.

Y no me digais que conoceis bien en vues- Quan dificil tro interior, que no buscais las alabanzas, que es no comno es el amor de la vanagloria el que os hace las alabanzas emprender esa obra grande; quiero creeros so- quando se bre vuestra palabra, pero sabed que en eso es- nos dan sin averlas bustà todo vuestro peligro. » Es facil, dice San cado. » Agustin, vivir sin alabanzas, quando las re-» husan; pero es dificil que no complazcan

or quan-

» quando se dàn"!(1) Quando las alabanzas se presentan como por si mismas, como vienen tan graciosamente, nos dice el corazon que las merecemos tanto mas quanto menos las aviamos buscado. O què dificil es, hermanos mios, no caer en este lazo!

Como es el amor de las alabanzas Por què se

Pero quizàs me direis, que no es delito tan grande el dejarse alagar con estas inocentes dulcontrario al zuras. ¿Què es lo que oigo, Christianos? ¿Què de la virtud. me decis? Todavia no aveis comprendido, quan niegan las a- contrario es el amor de las alabanzas al amor labanzas al de la virtud! Si no aveis creido al Evangelio, que las busca à lo menos creed al mundo. ¿No veis por expecon sobrado ardor. Qual riencia que se niegan las verdaderas alabanzas deve ser la à los que las buscan con sobrado ardor? Y por delicadeza què es esto? sino por un cierto conocimiento de de un Chris-tiano sobre que el que ama tanto las alabanzas, no ama el deleite de bastante la virtud; que la pone en la clase de las alabanzas los bienes que solo valen por la opinion; ò à lo menos no la estima como deve, pues que no juzga que ella le basta. De este modo en el empeño que tiene por el honor, hace creer que no ama la virtud, y en lo mismo se acredita indigno del honor. Y si hasta el mundo lo juzga asi, ¿qual deve ser la delicadeza de un Christiano sobre el deleite de las alabanzas? Temblad, temblad, fieles, y temed à este enemigo que os adula: no creais que basta el no buscar las alabanzas: aun el mundo se averguenza: hasta los mismos idolatras del honor, no se atreven à manifestar que las buscan.

<sup>(1)</sup> Et si cuiquam facile est laude carere, dum denegatur; difficile est ea non delectari cum offertur. Epist.XXII. esp. II. pag. 29.

Mas deve hacer el Christiano, y esta es una verdad del Evangelio. El Hijo de Dios le en- nos enseña, seña que lejos de buscar el honor, ni aun deve que lejos de recibirle quando se le ofrece. No soy Yo quien buscar el holo dice: que oiga hablar al mismo Jesu Chris-vemos recito, à Jesus nuestro modelo y egemplar, que no se contentò con decirnos: No busco la gloria de quando nos les hombres; sino que dijo: » No recibo la n gloria de los hombres": Claritatem ab homi- Joan. V. 41. nibus non accipio. Y si acaso os parece que este pasage no es bastante decisivo, oid otro mas terminante. Clarifica me tu, Pater: " Padre mio, Ibid.XV. s. » sed vos el que me glorifique"; sed vos, y no los hombres: y si todavia os queda alguna duda, oid este que no admite replica. " ¿Como po-» dreis creer vosotros que recibis la gloria unos » de otros, sin buscar la que solo viene de " Dios?" (1) No es un delito mediano, pues os impide el creer.

Pero notad bien esta oposicion: vosotros recibis la gloria que os dan los hombres, y no Dios es la ubuscais la que viene de Dios. ¿No es esto de- nica que se cirnos claramente que esta deve ser deseada, y que aquella ni aun deve-ser recibida? Devemos recibir. De buscar esta quando no la tenemos, y rehusar que modo se aquella quando nos la dàn. O què severa eres doctrina del Evangelio! Què en medio de los aplausos se ha de sufocar aquella secreta com- quando nos placencia que alaga al corazon con tanta sua- la dan sin vidad! Guardadnos, o Señor, de recibir este averla bus-

Tom. VI. Ff inComo el Hijo de Dios nor, no debirlo aun

La gloria deve buscar, deve rehusar la de los hombres,

Quomodo vos potestis credere, qui gloriam ab invicem accipitis, et gloriam quae à Deo solo est non quaeritis? Ibid. V. 44.

incienso. ¿Pero como rehusarlo quando nos lo dàn? No, dice, no recibais la gloria de los hombres. ¿Pero puedo yo escusar el recibirla? · ¿Puedo sugetar la lengua de los que quieren alabarme? Degemoslos hablar à su gusto; pero digamos siempre con Jesu Christo: Claritatem non accipio. No, no recibo la gloria de los hombres; esto es, no la recibo como paga, no me apaciento con este humo: Clarifica me tu, Pater: " Padre mio, sed vos el que me glorisi-» que ". Gloria vana, que solicitas el que mi corazon oiga tus adulaciones, conozco el peligro en que me quieres poner: quieres darme los ojos de los hombres, pero es para quitarme los de Dios: finges quererme recompensar, pero es para hacerme perder mi recompensa: la espero de otro brazo mas poderoso, y de una mano mas opulenta: corruptora de la virtud, no quiero tus falsas suavidades; ni tus aplausos ni tu vana pompa pueden pagarme mis trabajos. In Domino laudabitur anima mea, audiant mansueti et laetentur. n Mi alma serà alabada en nuestro " Dios, y regocigense los buenos al oirlo". Delante de Jesu Christo te he convencido de que intentas destruir la integridad de la virtud, esto basta para lograr tu condenacion: pero quiero convercerte todavia de que solicitas acreditar al vicio: esta es mi segunda parte.

Ps.XXXIII.

#### PUNTO SEGUNDO.

El segundo capitulo de la acusacion que intento contra el honor del mundo, es de que

PARA EL DOMINGO DE RAMOS que quiere acreditar el vicio, disfrazandolo à los ojos de los hombres. Para justificar esta acusacion, establezco por primer principio, que todos los que estàn dominados del honor del mundo, siempre son infaliblemente viciosos; de lo que me serà facil convenceros. El vicio, dice losque están Santo Thomàs, nace de un juicio desordenado: afirmo pues que no ay cosa mas desordenada que el juicio de los que hablamos; porque propo- infaliblemen niendose por blanco y su ultimo fin al honor, se te viciosos. sigue que lo presieren à la misma virtud : juzgad si ay mayor extravio. La virtud es un don II. Secund. de Dios, y aun es el mas precioso de todos sus Quae. LIII. dones: el honor es un regalo de los hombres, y no es el mayor de los que pueden hacer. Y preferiràs, ò ciego soberbio, este mediano regalo de los hombres al mas excelente que dà Dios! ¿No es esto tener desordenado el juicio? ¿No es preciso que estès perturbado ò loco? Yà estàs, ò honor del mundo, convencido sin replica de que solo puedes engendrar viciosos.

Pero en segundo lugar devemos advertir, Por qué los que los viciosos que engendra el honor del mun- viciosos que do no son de los abandonados à toda especie de el honor eninfamias. Un Achab, una Jezabel en la Histo-gendra, no ria sagrada; un Neron, un Domiciano, un He- abandonaliogabalo en la profana, es locura querer ala- dos à toda barlos; no es posible honrar al vicio que solo es vicio, y que muestra toda su fealdad, sin te- Quales son ner la menor apariencia de decencia; no estàn todavia tan desesperadas las cosas humanas: los que el honor vicios que el honor del mundo premia son mas decentes; ò por hablar mas correctamente (por-

Credito que el honor del mundo quie re dar al vicio disfrazandolo Por què todos dominados del amor del mundo son De donde nace el vicio

especie de infamia. los vicios

que, què decencia puede aver en los vicios!) son vicios mas especiosos, y que tienen alguna apariencia de virtud: el honor destinado à servir à esta, sabe como ella se viste; y la quita algunos de sus adornos, para cubrir al vicio que quiere establecer en el mundo. El como se hace esto, aunque sea manifiesto por la experiencia, quiero descubrirlo hasta en su origen, y aclarar extensamente este miserio de iniquidad.

Dos especies · Caracteres de la virtud christiana:

Para esto notad, Señores, que ay dos espede virtudes. cies de virtudes: una es la Christiana y verdadera, severa, constante inflexible, siempre sugeta à sus reglas, è incapaz de desviarse por como la tra- nada. No es esta la virtud del mundo: la honta el mundo ra de paso, y la dà algunas alabanzas por cumplir, pero no la impele à los grandes empleos: no es propia para los negocios, y para manejar el favor de los hombres, à mas de que es mui seria y retirada: y pues no se introduce en el mundo con algun enredo, sin duda quiere que la vayan à buscar à su gavinete. No hableis al mundo de esta virtud.

Virtud mas flexibley sua a virtud.

El mundo se forma otra mas flexible y suave que el ve: una virtud no sugeta à la regla, porque semundo se ria mui austera; sino à la opinion y al humor forma á su de los hombres. Es una virtud de comercio, racteres de tendrà mucho cuidado de no faltar siempre à su esta engaño- palabra; pero avrà ocasiones en que no serà escrupulosa, y sabrà hacer su corte à expensas de otro. Esta es la virtud de los sabios del mundo, quiero decir, que esta es la virtud de los que no la tienen; ò mejor dirè es la mascara es-

PARA EL DOMINGO DE RAMOS. peciosa con que ocultan sus vicios. Saul dà su hija Michol à David: la prometiò al que matase al Gigante Goliat, es preciso satisfacer al I.Re.XVIII publico, y cumplir la palabra: pero sabrà quan- 27. do tenga ocasion encontrar pretextos para qui- Ibid. XVII. tarsela. Arroja à los hechiceros y adivinos de 25. todos sus dominios: pero el mismo que los des- 44. tierra en publico, los consultarà en secreto, Ibid.XVIII quando lo estrechen sus negocios. Jehu destrui- 3. da la Casa de Achab en cumplimiento de lo que Dios le avia mandado, hace un sacrificio al Dios vivo del Idolo de Baal, de su Templo, de IV. Reg. X. sus Sacerdotes, y de sus Profetas; ni à uno de- 17. 25. 26. ja vivo, dice la Escritura. Ved una buena accion: » Pero siguiò no obstante, dicen las sa-» gradas letras, todos los pasos de Jeroboam; » conservò los Becerros de oro " que aquel Principe impio avia erigido. Verumtamen à peccatis Jeroboam; qui peccare fecit Israel, non recessit. nec dereliquit vitulos aureos. ¿Y por què no los destruya como à Baal y à su Templo? Porque esto perjudicava à sus negocios, y se acordava de la mala politica de Jeroboam. » Si dejo ir » mis vasallos à sacrificar à Dios en su Tem-» plo de Jerusalem, se bolveràn à los Reyes de "> Judà, que son sus legitimos Soberanos". Les III Reg. XII erigire aqui un Altar, les dare Dioses que ado. 26. et seq. ren sin salir de mis dominios, ni exponer mi Corona.

Tal es, Señores, la virtud del mundo, vir- Por què han tud engañosa y falsa, que no tiene mas que ex- inventado terior y apariencia: ¿Y para què la han inven- esta virtud.

Mezela del tado pues quieren ser viciosos sin restriccion? bien necesa-

Ibid. 29.

27 Es.

subsista

Act. Apost. n. 5. t. IX. pag. 22.

ria para que » Es, dice San Juan Chrisostomo, que el mal no puede subsistir por sì solo: ò es sobrado Hom. II. in " maligno, ò sobrado debil; necesita ser soste-» nido por algun bien; es preciso que tenga al-» gun adorno, ò alguna sombra de virtud". Si un hombre hace profesion de engañar no engañarà à nadie: Si el ladron mata à sus compañeros para robarlos, todos huiran de el como de una fiera: tales viciosos no tienen credito; pero les acomoda el adquirirlo: para esto no necesitan cubrirse con la mascara de la virtud, ni con el aparato de la hipocresìa; el vicio puede parecer vicio, y como tenga alguna mezcla, le basta para lograr el honor del mundo. Consiento en que me desmintais, sino digo la verdad.

Egemplos el honor, por trahacerse. Quan facilojos del mundo la menor apariencia.

Ese hombre que enriqueció con iniquas ode los vicios presiones, y vive en una avaricia sordida, es que acredita despreciado de todos: pero mantiene una buepoco que cui na mesa asi en la Ciudad, como en el campo; den de con- esto parece liberalidad, y lo acredita de galante, mas gasta mui bien de lo ageno. Tu te venmente des- gas con un asesinato, que es una accion indiglumbra los na y vergonzosa: pero fue en buen desafio, y aunque las leyes te condenen, que la Iglesia te excomulgue, ay en esto un cierto valor; el mundo te aplaude, y te corona, à pesar de las Leyes, y de la Iglesia. En fin no ay vicio alguno que el mundo no acredite, como cuide un poco de desfigurarse. Hasta la misma impureza, quiero decir, la misma verguenza y la infamia, que se llama brutalidad quando corre à las claras al exceso, ¿no camina con la cabeza erguida, si procura poner algun estudio, en cubrirse con los

Digitized by Google

PARA EL DOMINGO DE RAMOS. los hermosos colores de fidelidad, discrecion, dulzura, y perseverancia? No se presenta digna de los Heroes? ¿No deja el nombre de impureza para llamarse politica y galanteria? Y esta tan ligera tintura deslumbra tan facilmente à los hombres! ¿Basta esta pequeña mezcla para cambiar los nombres de las cosas, y merecer honor; por lo que en la realidad es tan digno de oprobio? No, no se necesita mas: confieso que à primera vista me admirava esto, pero desapareciò mi admiracion, luego que considerè que los que no tienen conocimiento de piedras preciosas se engañan con qualquiera que brilla, y el mundo es poco conocedor de la virtud, la menor apariencia encandila sus ojos de modo, que no ay cosa mas facil para el honor del mundo, que acreditar el vicio.

Sin embargo el pecador triunfa à su gusto, y goza de la reputacion publica. Si su conciencia le turba con las censuras que le hace, se presenta à sì mismo el honor que todo el mundo le dà à porfia, y encuentra un pronto remedio à este mal. Venid aqui, tropa de aduladores, venid à rodear su mesa, y hacer resonar en sus oidos el rumor de su bien establecida reputacion: oid el ultimo esfuerzo del honor, para dar credito al vicio. Despues de aver engafiado à todos, es menester que el pecador se admire à sì mismo; porque los ingeniosos adula- cesa deaplau dores, almas venales y prostituidas, saben que ay un lisongero secreto, que no cesa de alabar- mo los adule en su interior: estos aduladores exteriores se ladores exteponen de acuerdo con el que habla dentro, y riores se con

U'timo esfuerzo del honor del mundo para inclinar al pecador à que se admire à s mismo, no obstante los remordimientos de sucon ciencia. Lisongero secreto que no dirle en su interior Co-

carà.

cuerdan con que tiene el secreto de hacerse oir siempre; esro interior, tudian sus dictamenes, y le entran con tanta Venganza destreza por su flaco, que le hacen concordar que Dios sa- en todo lo que dicen. Este pecador yà no se

mira en su conciencia, donde vè mui clara su fealdad: solo ama aquel espejo que le adula; y para hablar con San Gregorio: » Olvidandose » de lo que es en sì mismo, và à buscarse en los. » discursos agenos, y se imagina ser lo que la

" adulacion le representa": Oblitus sui in vo-Past.part.II cap.VI.t.II. ces se spargit alienas, talemque se credit qualem se foris audit. Ciertamente que Dios se venpag.21. garà, y oid qual serà su venganza: harà callar à los aduladores, y abandonarà el sobervio pen

cador à las censuras de su conciencia.

Como serán el dia de su juicio, los pecadores que han sido asi adulados

. mudanza derá. Qual será su espantó.

Juzgad, Señor, juzgad al honor del muntratados en do, que hace el vicio agradable à los demàs, y aun agradable à sì mismo. Lo juzgareis, bien lo sè.:: Vendrà el dia de su juicio; y entonces sucederà lo que dice el Profeta Isaias: Cesavit Prodigiosa gaudium tympanorum, quievit sonitus laetantium, constituit dulcedo citharae: » En fin cesò que les suce- » el ruido de estos aplausos; callaron y emuden cieron, los que se manifestavan tan gozosos » al publicar vuestras alabanzas, y cuyas con-L.XXIV.8. » tinuas aclamaciones hacian resonar en vues-» tros oidos una musica tan agradable". ¿Qué mudanza serà esta, Christianos, què asombrados se encontraràn aquellos hombres acostum: brados à los aplausos, quando se vean sin aduladores? El Esposo se presentarà repentinamente; las cinco Virgenes que tenian sus lamparas preparadas, vendran con ellas encendidas; sus

PARA EL DOMINGO DE RAMOS. buenas obras brillaran delante de Dios y de los hombres; y Jesus en quien ponian toda su gloria, empezarà à alabarlas delante de su Padre celestial, ¿Què hareis entonces, Virgenes locas, que no teneis azeite, y lo pedis à las demàs, que no mereceis alabanzas y las quereis tener prestadas? Inutilmente gritareis: Ha! Matt. XXV. » Dadnos de vuestro azeite": Date nobis de oleo 8. vestro: Tambien nosotras deseamos las alabanzas, quisieramos ser igualmente celebradas por esa divina boca que os alaba con tanta fuerza: pero se os responderà; ¿Quièn sois? » No os » conozco": Nescio vos. Yo soi aquel hombre tan amado, à quien todos aplaudian, y que era tan bien recibido en todas las concurrencias. Aqui se ignora quien sois; se os burlaran diciendo. Ite, ite potius ad vendentes, et emitte vobis. Id, id à vuestros aduladores, à esas lenguas mercenarias, que venden alabanzas à los locos, y que tanto incienso os han dado en otro tiempo, que os lo vendan aora. Què! Yà no os alaban! Al contrario, viendose justamente condenados por aver autorizado vuestros delitos, se levantan aora contra vosotros.

Tu mismo que eras el primero de todos tus Como se enl aduladores; detestas tu vida y maldices todas tus acciones: toda la verguenza de tus perfidias, tonces. Bretoda la injusticia de tos hurtos, toda la infamia vedad del de tus adulterios estarà eternamente à tu vista. -¿Què se ha hecho aquel honor del mundo que mundo. cubria con tanto arte tus delitos? Se disipò en humo. O honor del mundo, y què corto es tu reynado! Me burlo de tu pompa vana, y de tu Tom. VI. Gg triun-

Ibid. 12.

contrarà epecador en-Reyno del honor del

Sermon primero-

triunfo de un dia! Què mal sabes disfrazar tus vicios, pues no puedes estorvar, que sean mui luego descubiertos en este Tribunal donde te acuso! Y despues de aver seguido mi acusacion, pido aora sentencia, no lograràs favor en este juicio; porque à mas de que tus delitos seràn inescusables; has atentado tambien à los derechos del que le preside, para vestir con ellos à sus criaturas: y esta es mi ultima parte.

#### - PUNTO TERCERO.

Por què no se puede atribuir al alguna, sin atentar à los atentado del mundo.

NOmo todo el bien pertenece à Dios, y el hombre por sì mismo nada tiene; es constante que nada puede atribuirse el hombre, sin hombre cosa atentar à los derechos de Dios, y à su soberano dominio. Esta sola proposicion, cuya verderechos de dad es tan manifiesta, basta para justificar lo Dios. Qual que os digo: que el mayor atentado del honor es el mayor del mundo, es querer quitar à Dios lo que le es honor del devido, para vestir con ello à la criatura. En efecto, si el honor del mundo se limitàra à representarnos el bien que logramos, para glorificarnos en nuestro Señor, y darle gracias, no le llamariamos honor del mundo, ni temeriamos colocarlo entre las virtudes christianas. Pero el hombre que quiere que le adulen, no puede entrar en este concepto; cree que le despojan de sus bienes, quando le obligan à atribuirlos à otra causa: y nunca le satisfacen las alabanzas, sino logra la complacencia, de decirse interiormente: Yo he hecho esto.

> Aunque no sea posible el explicar bastante quan audaz sea esta empresa, devemos no obs-

tan-

PARA EL DOMINGO DE RAMOS. tante formarnos alguna idea, por un raciocinio Dos modos de San Fulgencio: Este grande Obispo nos di- hombre ce, que el hombre se levanta contra Dios de levanta condos modos, ò haciendo lo que Dios reprueba, tra Dios. Quando haò atribuyendose lo que Dios dà. Haceis pues lo ce lo que que Dios reprueba, quando usais mal de sus cria- Diosteprueturas; y os atribuis lo que Dios dà, quando confia is: va, y quando de vuestras propias fuerzas: sin duda que estas dos lo que Dios empresas son mui criminales, mas es facil com- dà. Porque prender, que la ultima es sin comparacion mas in- es mas crisolente: y aunque el abusar el hombre de los do- minal la aunes de Dios, de qualquier modo que sea, es una hombre en audacia, que no puede ponderarse bastante, sin la segunda embargo es mucho mas enorme la de atribuirse de estas dos empresas, el dominio, que la de corromper el uso. Por esto dice con razon San Fulgencio: » A la ver-» dad, aunque sea una sobervia detestable el » despreciar lo que Dios manda, es audacia mas » reprehensible, el atribuirse lo que Dios dà." (1) Por què? Lo primero es una accion de un vasallo rebelde que desobedece à su Soberano: y lo segundo es un atentado contra su persona, y una empresa contra su trono: y si por el primer delito procura substraerse de su imperio, se esfuerza por el segundo en hacerse en cierto modo su igual, atribuyendose su poder.

Quizàs juzgais, Christianos, que una empresa tan loca, serà mui rara entre los hombres, lito de iguay que no son tan temerarios que quieran igua- larse à Dios

Gg 2 lar-

Quan coatribuyendo se su poder. Como decimos: Yo soy

<sup>(1)</sup> Detestabilis est cordis humani superbia qua facit homo quod Deus in hominibus damnat, sed illa detestabilior qua sibi tribuit homo quod Deus hominihus donat. Epist.VI. ad Theodos. cap.VII. pag. 189.

SERMON PRIMERO 236

larse à Dios; pero devo desengañaros oy. Si, Señores, es menester confesar, con verguenza nuestra, que este delito es sobrado comun; despues que nuestros primeros Padres prestaron vo-Iuntariamente el oido à esta peligrosa adula-Gen.III. 5. cion, "Sereis como Dioses ", es sobrado cierto que todos queremos ser pequeños Dioses, que todo nos lo atribuimos, y aspiramos naturalmente à la independencia. En efecto, oid en que terminos habla el Espiritu Santo al Rev de Tiro, y en su persona à todos los sobervios: ved aqui lo que ha dicho el Señor: » Tu corazon n se exaltò, y digiste: Soy Dios": Elevatum est cor tuum, et dixisti: Deus ego sum. Es po-XXVIII. 2. sible, Señores, que pueda olvidarse tanto un hombre, que diga en sì mismo: Soy Dios? No. esto no se profiere à las claras: quisieramos poderlo decir; pero nuestra mortalidad no lo permite. ¿Pues còmo decimos, soy Dios? Las siguientes palabras nos lo hacen entender. » Es, » dice el Espiritu Santo, que has puesto tu co-" razon como el corazon de un Dios": Dedisti cor tuum quasi cor Dei. Mucho encierra esta

Ibid. 3.

Ezech.

Conviene à Dios como comun de

Procuremos hacerlo, y digamos que como principio u- Dios es el principio universal, y el centro coniversal, y mun de todas las cosas; como es, dice un anticomo centro guo Padre, el tesoro del ser, y lo posee todo en todas las co- si mismo, en la infinidad de su naturaleza, desas tener el ve estar lleno de si mismo, solo deve pensar en corazon lle- sì, y ocuparse de sì mismo. Os sienta bien, ò no de simis-no. Porque Rey de los siglos, tener asi lleno de vos mismo el corazon; ò centro, y origen de todas las co-

palabra, si puedo explicarla.

sas!

PARA EL DOMINGO DE RAMOS. sas!...Pero el corazon de la criatura deve componerse de otro modo, no es mas que un arroyo, que deve bolver à su fuente: por sì misma de otro monada posee: solo es rica en su causa: nada es en sì misma, y solo deve buscarse en su principio. Sobervio, tu no puedes entrar en este pen- principio. samiento: solo eres una vil criatura y te formas el corazon de un Dios: Dedisti cor tuum quasi cor Dei. Buscas tu honor en tì, y solo te llenas 33. 34. de tì mismo.

ra deve estar compuesto do, y no deve buscarse sino en su S. Hil. tract. in Ps. II. n.

En efecto juzguemos de nuestra sobervia los que solo sin adularnos. Aquel hombre raro, y eloquen- tienen el cote, que domina en un consejo, y atrae todos los razon lleno animos con sus discursos; sino se remonta à la que simismos y que todo causa, y cree que su eloquencia, y no la mano se lo atride Dios, es quien dirige los corazones, no se buyen. dice tacitamente, » Nuestros labios son nuesntros Labia nostra à nobis sunt? Y el que al Psal.XI. 4. concluir negocios grandes, enmedio de los aplausos que le cercan, no dà à Dios el honor que le deve ¿no dice en su corazon, » Mi mano es, » mi mano, y no el Señor quien ha hecho esta " obra": Manus nostra excelsa, et non Dominus fecit baec omnia? Y el que por su arte y XXXII. 27. travesuras logrò establecer su fortuna, y no reflexiona en la mano de Dios que le guia, ano dice con Faraon: " Todo esto es mio, este es » el fruto de mi industria, yo me formè à mì mismo"? Meus est fluvius, et ego feci memetipsum? Este es el modo con que el honor del mundo hace que todo nos lo atribuyamos, y asi nos erige en pequeños Dioses.

·Quien son

Deuter.

Ezech. XXIX.3.

Y bien, ò sobervio, pequeño Dios, mira al gran

hombres.

El granDios gran Dios vivo que se abate para confundirtez te para con- El hombre se hace Dios por sobervia, y Dios fundir al se hace hombre por humildad: el hombre se atrihombre so- buye falsamente lo que es de Dios, y Dios par bervio, y en-señarle à que ra enseñarle à humillarse, toma verdaderamense humilte te lo que es del hombre. Ved aqui el remedio Nuevo mo de la insolencia; esta es la confusion del honor do con que Jesu Christo del mundo. Lo he acusado delante de este Dios condena el hombre, delante de este Dios humillado: aveis juicio de los oido la acusacion; oid aora la sentencia. No la hombres de-jandose juz- pronunciarà con sus palabras, basta mirarle pagar. Como ra entender que el honor del mundo ha perdido nos desenga- su causa. Desengañaos para siempre de los fia de la estimacion que haceis de su timacion del los juicio, al ver como han juzgado à Jesu Christo. Condena el Señor el juicio de los hombres en un nuevo modo de condenarlos. Jesu Christo les condena, dejandoles que le juzguen; y aviendo dado sobre su persona el juicio mas iniquo que se viò nunca, el exceso de esta iniquidad ha enfermado para siempre todas sus sentencias. Todos generalmente juzgaros mal; esto es, los grandes, y los pequeños, los Judios, y los Romanos, el Pueblo de Dios, y los idolatras, los sabios, y los ignorantes, los Sacerdotes y el Pueblo, sus amigos y sus enemigos, sus perseguidores y sus discipules. Quiso sufrir Jesa Christo quanta locura y extravagancia, quanta malicia è injusticia, quanta veleidad y mudanzas, quanta depravacion y corrupcion; y quanta ceguedad y precipitacion caben en los juicios mas desordenados: y con el fin de desengaña-

PARA EL DOMINGO DE RAMOS. ros para siempre de todas las extravagancias de la opinion no escusò alguna.

¿Quereis ver antes de todo, la prodigiosa diversidad de sus dictamenes? Oid todas las prodigiosa, murmuraciones del pueblo en un solo capitulo del Evangelista San Juan. Es un Profeta, no lo es: es un hombre Dios, es un seductor: es sobre la perel Christo, es un poseido del demonio. ¿Quièn sona de Jesu es este hombre? ¿De donde ha venido? ¿Don- tinada malide ha aprendido lo que nos dice? Dissensio ita- cia, humor que facta est in turba propter eum. O Jesus, fastidioso y Dios de paz y de verdad! » Una gran disension contrario de sus enemi-" huvo sobre vos entre el pueblo". ¿Quereis ver gos. que con nada se contenta la extravagancia? Vi- Joann. VII. no Juan Bautista, retirado del mundo, siguien- 40. 12. 41. do una vida austera, dicen » Es un endemonia-» do": Vino el Hijo de Dios, y comiendo y Mat.XI. 18 tratando con los hombres; y dicen tambien » Es » un endemoniado", emprended el contentar estos entendimientos torcidos. ¿Quereis ver, Sefiores, un deseo obstinado de contradecirle? Quando no se llama Hijo de Dios, lo estrechan con violencia à que lo diga: Si tu es Christus, dic nobis palam: » Si sois el Christo decidnos-» lo claramente"; y luego que lo dijo, tomaron piedras para apedrearle. Malicia obstinada que ni convencida quiere rendirse: Es verdad que arroja los espiritus malignos, no lo podemos negar: " Pero lo hace en el nombre de Beelzebub, Luc.XI. 15. » que es el Principe de los demonios». Un humor fastidioso y contrario, solicita censurar las menores cosas: ¿Què hombre es este? » Sus dis-" cipulos no se lavan las manos para comer: " Mat. XV. 2.

yextravagan cia de los dictamenes

in-

SERMON PRIMERO 1919 interpretan las cosas mas grandes à mala parte: » Es un mal hombre porque no guarda el dia Joan.IX.16 " de fiesta"; ha librado un endemoniado, curado un paralitico, y dà vista à un ciego en dia

Precipitada è inconstan-15. Ibid.XII.12

15.

de descanso.

Pero lo que mas os ruego que considereis te mudanza, en los juicios de los hombres, es la instantanca que los hace y precipitada mudanza, que los hace pasar en pasar à las mui corto tiempo à las extremidades opuestas. extremida-des opuestas Corren à recibir al Salvador para saludarle con Mat. XXI. 9 gritos de regocijo; y corren tras èl para car-Joan. XIX. garle de imprecaciones. » Viva el Hijo de Da-" vid": "Muera, muera, crucifiquenle": "Ben-- Ibid. XIX. " dito sea el Rey de Israel": " No tenemos " mas Rey que al Cesar". Dadnos palmas y ramos verdes, busquense flores por todas partes para alfombrar su transito: dadnos espinas para taladrar su cabeza, y un infame madero para crucificarle. Todo esto pasa en menos de ocho dias; y para colmo de la indignidad para eterna prueva del depravado juicio de los hombres, sucede la comparacion mas injusta, y XXVII. 11. la preferencia mas ciega. » A quien quereis, à " Jesus, ò à Barrabas"? Al Salvador, ò à un

Matth.

ladron? al autor de la vida, ò à un homicida? Joan.XVIII Non hunc, sed Barabam:, n No queremosia 30. n este, dadnos à Barrabas: quitale de aqui-que

Ibid. XIX. » le crucifiquen "; Queremos que se libre d homicida, y que se de muerte al Autor de la vida.

Vanas razo- 11 7 Y despues de esto oiremos todavia a algue nes que se nos Christianos que nos importunen los roidos buscan para con la bella razon de: ¿Què dirà el munde que serà

PARA EL DOMINGO DE RAMOS. 241 serà de mi reputacion? Me despreciaran sino paliar los de me vengo: quiero defender mi honor, me es propio es el mas amable que mis bienes, lo quiero mas que egemplo de à mi vida. Todas estas bellas razones con que Jesu Christo quereis paliar vuestros delitos, solo son vanas ganar á los sutilezas, y ninguna cosa nos seria mas facil que idolatras del destruirlas; pero ni aun me dignaria de oirlas. honor del Venid, venid à decirlas al Hijo de Dios crucificado; venid à decantar vuestro honor del mundo à la presencia de este Dios harto, y cargado de oprobios: atreveos à sostenerle, que se ha engañado en tener tan poco cuidado de agradar à los hombres, ò que ha sido mui infeliz en no aver podido merecer su aprobacion. Esto es lo que tengo que manifestar à los Idolatras del honor del mundo, y si la imagen de Jesu Christo clavado en un infame madero, no persuade su sobervia; callemos, callemos, y no esperemos nunca poder persuadir con nuestros discursos à los que ayan despreciado un egemplo tan grande. Mas si creemos en Jesu Christo, " Salgamos con èl, llevando sobre noson tros su oprobio ": Exeamus igitur cum illo extra castra improperium ejus portantes. Si el mundo nos rehusa el honor, demoslo à nosotros mismos: censuremonos nuestros desordenes, y la verguenza de nuestra vida, y partícipemos como podamos del improperio de Jesu Christo, para participar de su gloria. Amen.

# **DISCURSO**

### AL SENOR PRINCIPE. (a)

Grandes calidades del Principe: denadarse. Alegria que cia de su buelta; ventajas que sacava.

L dia que el Señor Principe me vino à oir. predicava Yo del menosprecio del honor lantedeDios del mundo; y despues de aver hecho mi divideven ano- sion, le dige, que à la verdad temeria condenar en su presencia la gloria del mundo de que tena Fran- Veia tan cercado à su Alteza, sino supiera que sus grandes calidades para merecerla, eran iguales à sus luces para conocer su debilidad : que por mas grande Principe que fuese, gran talento, gran Capitan, digno de todos estos titulos, y mui superior à todos ellos; le reconocia asi con los demás; pero que todas estas grandezas que tanto brillan para los hombres, devian anonadarse en la presencia de Dios: y no obstante no podia dejar de decirle, que vela gozosa à toda la Francia de recibir juntas la paz y su Alteza Serenisima; porque lograva el Reyno en lo uno una tranquilidad segura, y en lo otro una muralla invencible; y sinembargo de la sorpresa que devia causarme su no esperada asistencia, no me faltarian palabras en un

Digitized by Google

<sup>(</sup>a) Se ha encontrado en un papel suelto escrito de letra del Señor Bossuet este discurso que èl mismo apuntò despues de aver predicado el Sermon, de lo que dijo al Señor Principe que fue à oirlo sin que lo esperase. Dis-

asunto tan augusto, pues con solo acordarme ca nombre de quien hablava, estimava mas abatir à los pies de Jesu Christo las grandezas del mundo, que admirarlas mas tiempo en la persona de su Alteza.

Al acabar mi discurso, llevado de mi asunto à hacer una fuerte reflexion sobre las preci-dor sobre su pitadas mudanzas del honor y de la gloria del Alteza, su mundo, le dije, que aunque estas grandes revoluciones amenazan las fortunas mas eminentes, no obstante me atrevia à esperar que no toca- dos apoyos rian à la persona, ni à la Casa de su Alteza; que Dios-mirava con ojo mui propicio la sangre de nuestros Reyes, y la posteridad de San presente de-Luis; que veriamos crecer al joven Principe su hijo con la bendicion de Dios y de los hombres; que seria el amor de su Rey y las delicias del Pueblo, con tal que la piedad creciese Votos del con el, y se acordase que era descendiente de por su Al-San Luis, no para gloriarse de su nacimiento, teza. sino para imitarle en el egemplo de su santa vida. V. Alteza, dije entonces, al Señor Principe, no dejarà de excitarle con sus palabras y egemplos: deve aprender de V. Alteza que los dos apoyos de los grandes Principes, son la piedad y la justicia. Concluì en fin, que afirmado su Alteza mismo en estos dos apoyos, preveia que seria el brazo derecho de nuestro Monarca, y que toda la Europa le miraria como el adorno de su siglo; pero que meditando en mì mismo la fragilidad de las cosas humanas, hallava que era digna su grande alma de tener-Hh 2

Esperanzas Casa, y su hijo. Piedad y justicia de los grandes Principes. Quan ven tener la fragilidad de las cosas humanas.

#### Discurso

la siempre presente: que deseava à su Alteza una gloria mas solida que la que admiran los hombres, una grandeza mas segura que la que depende de la fortuna, una imortalidad mejor establecida que la que nos promete la Historia; y en fin una esperanza mejor apoyada que esa con que el mundo nos lisongea, y es la de la felicidad eterna.



mit et adimo et siel : pero-que : intarpe er ragaissiff a et l'hiad de les cosas lesmanas. balenya que era l'an et et e alma de renc-

SER-

# SERMON SEGUNDO

## PARA EL DOMINGO DE RAMOS,

#### SOBRE LA NECESIDAD DE LOS SUFRIMIENTOS.

ESCUELA DEL CALVARIO: MISTERIO DE las tres Cruces, Obligacion que tenemos de tomar à Jesu Christo por modelo. Qual es el espiritu de Jesus: su ansia por los sufrimientos; ley que nos impone con su egemplo. Utilidad de los sufrimientos manifestada en el ladron que se convirtiò en la Cruz. Necesidad de los tormentos para probar, purificar, y perfeccionar la virtud. Como la Cruz, por nuestra malicia puede convertir se en instrumento de venganza. Reflexiones que deven sostener à los bijos de Dios enmedio de las aflicciones.

Per patientiam curramus ad propositum nobis certamen, aspicientes in Auctorem fidei nostrae et Consummatorem Jesum.

Corramos con la paciencia al combate que se nos propone, sin perder de vista à Jesus Autor y Consumador de nuestra fé. Hebr.XII. 12.



A hemos llegado à aquellos dias Pasion del saludables, en que se erigirà Salvador viel Calvario en todos nuestros vamente re-Templos, y veremos correr por la Iglearroyos de sangre por todas sia en estos las heridas del Hijo de Dios; santos dias: dias en que la Iglesia represen- tal manera

tarà tan vivamente en canticos, palabras y Mis-nuestra alterios, el de su Pasion dolorosa, que no avrà ma que nunhijo alguno de los suyos à quien no podamos su memoria.

Galat.III. 1 decir lo que el Apostol à los Galatas: que Josu Christo ha sido crucificado à su vista. Oy empieza la Iglesia à leer en la accion de su sacrificio la Historia de la Pasion de su Redentor: empezemos pues nosotros desde este primer dia à llenar de ella nuestra alma de tal modo, que no se aparte de nuestro pensamiento durante estas solemnidades, que estan llenas de un dolor que consuela, y de una tristeza tan dulce, que por poco que nos entreguemos à ella cura todas las demàs.

Dureza del Christiano que no suspende en este santo tiempo su amor al deleite. Por què el Predicador ha reservado hasta aora hablar de la necesidad de los sufrimientos.

Entre estos espectaculos de muerte y de Cruz que se ofrecen à nuestra vista, serà mui duro el Christiano que no suspenda, à lo menos por algunos dias, ese tierno amor à los deleites, para disponerse à entender como las angustias de Jesu Christo le hacen necesario el amor de los sufrimientos. Por eso he diferido hasta estos santos dias proponeros en esta Catedra la maxima fundamental de la piedad christiane. Me ha parecido que para hablaros con eficacia de una doctrina tan dura, tan contraria à los sentidos, tan considerable à la fé, y tan poco gustada en el siglo, en que solo se estudia el arie de vivir à gusto, era menester esperar el tiempo en que el mismo Jesu Christo nos predicasen la Cruz: he creido que hablaria con debilidad. si mi voz no estava sostenida por la de Jesus muriendo, ò mejor dirè, por el grito de su sangre: » Que grita mas, dice San Pablo, y con mas » fuerza que la de Abel".

Hebr.XII. 24.

Ley de la paciencia,

Sirvamonos pues, Christianos, de esta orasion favorable, y procuremos imprimir compues-

PARA EL DOMINGO DE RAMOS. tros corazones la ley de la paciencia que es el fundamento fundamento del Christianismo. Pero no seamos nismo. tan temerarios, que emprendamos una obra tan grande, sin aver implorado la asistencia del Cielo por la intercesion de Maria:

### AVE MARIA.

N las palabras que he referido para servir de asunto à este discurso, avreis advertido, Señores, que San Pablo nos propone un combate al que devemos correr con la pacien- por San Pacia, y al mismo tiempo nos advierte pongamos la vista en Jesus, Autor y Consumador de nuestra fè; esto es, que la inspira y la corona, que Consumala empieza y la concluye, que pone el cimien- dor de nuesto y la dà su perfeccion. Este combate de que habla el Apostol, es el que devemos sostener Jesus crucicontra las aflicciones que Dios nos embia: y pa- ficado, para ra aprender el orden de un combate en que se decide la causa de nuestra salvacion, nos exor-combate que ta el Apostol de parte de Dios, que miremos à devemos su-Jesu Christo; pero Jesu Christo crucificado: por-frir. que en la Cruz quiere fijar nuestra vista, y èl mismo lo explica por estas palabras: "Mirad, dice, » à Jesus, que aviendose propuesto el gozo, sufriò » la muerte de Cruz, despues de aver despreciado n la confusion": Qui proposito sibi gaudio sus- Hebr. XII. 2 tinuit crucem, confusione contempta.

Combate contra los trabajos propuesto Jesus es el Autor v tra fe. Fijar los ojos en aprender el

De aqui devemos deducir, que para apren- El Calvario der el orden, la conducta, y en una palabra las es la escuela leyes de este combate de la paciencia, es la es-de laconduc ta que devecuela, el Calvario, y Jesu Christo crucificado mos tener en el Maestro: aqui es donde nos envia el divino este comba-

Apos-

 $\mathsf{Digitized}\,\mathsf{by}\,Google$ 

ciencia. Jesu

248

cificado es el

te de la pa- Apostol. Sigamos su consejo, vamos al Calva-Christo cru- rio; consideremos atentamente lo que alli pasa. El grande obgeto que desde luego se pre-

Maestro que senta à la vista, es el suplicio de tres hombres. nos instruye Ved aqui un Misterio admirable: " Vemos, di-

Christo gercita.

p.238.

Misterio de » ce San Agustin, tres hombres fijados cada las tres Cru- » uno à su Cruz; uno que dà la salvacion, uno ces. Terrible va que la recibe, y otro que la pierde ": Tres to que ve- erant in Cruce, unus Salvator, alius salvanmos en el dus, alius damnandus. En el medio està el Au-Calvario: tor de la gracia; à un lado uno que la aprovebles funcio- cha, y al otro uno que la desprecia. En el menes que Jesu dio el modelo y el original: à un lado un imie tador fiel, y al otro un rebelde y un sacrilego Enar. 2. in contrario. A un lado uno que sufre con humil-Ps. XXXIV. dad, y al otro uno que se revela, aun oprimido n. 1. N. del castigo. Un justo, un pecador penitente, y un pecador endurecido: un justo sufre voluntariamente, y merece con sus sufrimientos la salvacion de todos los culpables: un pecador sufre con sumision y se convierte, y en la misma Cruz recibe la seguridad del Paraiso: un pecador sufre como un rebelde, y empieza su infierno en esta vida. Discernimiento terrible, espantosa diversidad! Los dos estàn en la Cruz con Jesu Christo, ambos son compañeros de su suplicio: pero ay! solo uno es compañero de su. gloria. Este es el espectaculo que nos deve instruir. Fijemos la vista en Jesus, Autor y Consumador de nuestra fè; y le veremos en tres funciones notables. Sufre con paciencia, coro-·na al que sufre segun su espiritu, y condena al que sufre con espiritu contrario. Establece la

PARA EL DOMINGO DE RAMOS. ley de sufrir, premia el recto uso de ella, y condena el abuso. Esto es lo que devemos meditariporque si sabemos entender estas cosas nada nos quedarà que desear en punto de sufrimientos.

En efecto podemos reducir à tres capitulos La necesilo que devemos saber en esta importante mate- dad de los sufrimienria: qual es la ley de sufrir, como abraza Jesu tos, su utili-Christo à los que se le unen entre los sufrimien-dad, la retos, què venganza egercita con los que no se probacionde humillan bajo su poderosa mano, quando los san, demoscastiga y los corrige: y en todos estos tres pun- trada en los tos nos instruye enteramente el Hijo de Dios tres paciencrucificado. Nos enseña lo primero en su divi- tes de las na persona, lo segundo en el dichoso fin del la-tres Cruces. dron tan santamente convertido, y lo tercero en la funesta muerte de su infiel compañero. Quiero decir, que como Jesus es nuestro original, sufriendo en sì mismo nos enseña que devemos sufrir; en el buen ladron nos manifiesta la paternal bondad que egercita con los que sufren como hijos suyos; y en fin en el mal ladron nos hace ver los temibles juicios con que castiga à los que sufren como rebeldes. Aprendamos oy de estos tres pacientes, cuyas causas son tan diferentes, tres principales verdades. Contemplemos en el paciente que sufre siendo justo, la necesidad de sufrir impuesta à todos los culpa--bles; aprendamos del paciente que se convierte. la utilidad de los sufrimientos llevados con sumision: veamos en el paciente endurecido la senal cierta de reprobacion en los que sufren obstinados: y como estas tres verdades encierran, și no me engaño, toda la doctrina christiana, en Tom. VI. li ma-

los que abu-

SERMON SEGUNDO materia de sufrimientos, formarè con ellas la division y asunto de mi discurso.

#### PUNTO PRIMERO.

Evangelio bre Jesu Christo: su estro.

Gran Mistese à los hom bres.

formado so- Ra voluntad del Padre celestial, que las leyes de los Christianos estuviesen primesanta vida es ramente escritas en Jesu Christo. Devemos fornuestra pri- marnos segun el Evangelio, pero el Evangelio mitiva ley: ha sido formado sobre el mismo Jesus. "Obrò, es nuestro modelo an- " dice la Escritura, antes que hablase": Practes de ser ticò primero lo que prescribiò; de modo que su nuestro Ma- palabra es nuestra ley, pero la ley primitiva es Act. I. 1. su santa vida. Es nuestro Doctor y Maestro, pero primero fue nuestro modelo.

Para entender solidamente esta verdad funrio del Chris damental, devo advertir antes de todo, que el Por què un gran Misterio del Christianismo, es aver queri-Dios ha que do Dios asemejarse à los hombres, para imporido parecer nerles la ley de que procuren asemejarle. Quiso imitarnos en la verdad de nuestra naturaleza, para que le imitasemos en la santidad de sus costumbres : tomò nuestra carne para que tomasemos su espiritu; y en fin fuimos su modelo en el Misterio de la Encarnacion, para que sea el nuestro en la serie de su vida! n Seamos, dice » San Gregorio de Nazianzo, semejantes à Jeen su Christo pues quiso ser semejante à noscin tros; hagamonos Dioses amandole, pues se n hizo hombre porque nos amava? (1). Esto o de contact de contact de la **€30** 0 % | E8 . 1 3 € . 1 € .

<sup>(1)</sup> Simus ut Christus, quoniam Christus quoque sicus nos: efficiamur Dit propter ipsum, quonium ipse quoque pro ter nos bomo. Orat.XLI. n.8. t.I. p.674.

PARA EL DOMINGO DE RAMOS. dà una gran claridad à la verdad que os predico, que es la necesidad de padecer: pero nos importa establecerla sobre fundamentos solidos, y nunca lo seràn sino los buscamos en las santas Escrituras.

Que el Hijo de Dios nos aya mirado como su modelo en el Misterio de la Encarnacion, nos rio de la En lo enseña S. Pablo en su divina Carta à los Hebreos. » Deviò, dice este Apostol de los Genti-» les, hacerse en todo semejante à sus herma- de Dios conos: Debuit per omnia fratribus similari: Y mosu mode aun en terminos mas claros: » Porque los hom- lo. » bres, dice, eran compuestos de carne y sann gre, del mismo modo, similiter,, quiso parn ticipar de uno y otro: Quia ergo pueri communicaverunt carni et sanguini, et ipse simili. Ibid,14. ter participavit eisdem.

carnacion nos ha mirado el Hijo

Ved pues claramente, que al venir al mundo el Hijo de Dios, quiso mirarnos como su Hijo de Dios modelo en su dichosa Encarnacion, ¿Y à què quiso mirarfin lo hizo esto, sino para ser por su parte nuestro original y egemplar? Porque como es natu- quién quiso ral en los hombres recibir alguna impresion de servir de elo que ven, encontrando entre nosotros un Dios gemplar. que ha querido sernos semejante, devemos estar convencidos, que no tenemos orro modelo que escoger. " No escogiò à los Angeles, sino à la Ibid. 16. n posteridad de Abraham "; sè que lo hizo ași por muchas razones, pero no es esta la menos importante. " No escogiò à los Angeles", porque no quiso dar modelo à los Angeles; » Es-» cogiò la posteridad de Abraham": porque quiso servir de egemplar à la descendencia de

Sermon segundo A TA

este Patriarca: » No à su generacion segun la » carne, sino à la descendencia espiritual que » devia seguir los pasos de su fè ", como dice el mismo Apostol en otra parte; esto es, si lo sabemos entender, à los hijos de la nueva alianza.

Ley viva, reenJesuChris to. Quien es el que no quiere ser Christiano. Como nos es permitido gemplar necesario de la

Rom. IV. 12

Por consiguiente, Christianos, tenemos en gla animada Jesu Christo una ley viva, y una regla animaque tenemos da. El que no quiere vivir como Jesu Christo, no quiere ser Christiano. Por esto nos predica toda la Escritura, que su vida y sus acciones son nuestro egemplo, hasta decirnos que solo nos es permitido imitar à los Santos, en quanto ellos imitaron à Jesu Christo: y nunca se hue imitar a los viera San Pablo atrevido à decir con su liber-Sambs. E- tad Apostolica, " Sed mis imitadores", sino huviera añadido al mismo tiempo, » Como Yo wide chris- of 10 soy de Jesu Christo": Imitatores mei estote, sicut et ego Christi. Y à los de Thesaloni-I. Cor. IV. ca: " Os aveis hecho imitadores nuestros", y XI. 1. luego afiade, "Y de nuestro Sefior": Imitato-I.Thes.I. 6, res nostri facti estis, et Domini. Para hacernos entender, que por grande que sea el egemplar que se proponga la vida Christiana, nunca serà digna de este nombre, sino se forma sobre el mismo Jesu Christo.

Masta que

Y no os persuadais que en esto os prescripunto deve- bo alguna empresa imposible; porque en un ori-Jesus, y co- ginal de pintura se consideran dos cosas, una piarle en lo egécutado en ella ; y otra la perfeccion con nuestra vida-que està hecho. La copia para ser fiel deve imitar todo lo hecho, mas no es preciso que aspire à igualar la perfeccion del original. Asi no

para el Domingo de Ramos es digo que podais igualar la perfeccion de Jesus; porque ay un grado supremo, que siempre queda reservado à la dignidad de egemplar; peco digo que deveis copiarle en las mismas acciones, que deveis practicar las mismas cosas; y ved aqui la razon, en la consequencia de los mismos principios: es que devemos seguir, en quanto podamos, asemejandonos à Jesu Christo, la regla que siguiò semejandose à nosotros. Se hizo en todo semejante à sus hermanos; estos hermanos deven parecerle en todo. " Tomò, n dice el Apostol, todas nuestras flaquezas ex-» cepto el pecado ": por consiguiente devemos tomar todas sus virtudesese vistio verdaderamente de la integridad de nuestra carne; devemos ver-27 daderamente vestirnos, en quanto podamos de la plenitud de su Espiritu. » Porque, como dice n el Apostol, el que no tiene el Espiritu de ... Jesu Christo, no es de los suyos.": Si quis Rom. VIII. autem Spiritum Christi non habet, bic non est 9. ejus.

Falta aora que meditemos, què Espiritu es El Espiritu este de Jesus: pero por poca que consultemos:à de Jesus es Jasanta Escritura, encontraremonfacilmente que el Espiritu del Salvador Jesus des un espiritu que se ali--vigoroso, que se alimenta de dolores, y forma menta de do sus delicias de los trabajos. Así es llamado ma sus delipor el Santo Profeta: n Hombre de dolores, y cias de los -v que sabe lo que es padecer Virum dolorumet trabajos. scientem infirmitatem. No os parece. Christia--nos ; que al venir al mundo aquella sabidoria eterna, se redujo à solo saber de aflicciones? Habla, sino me engaño, con esta ciencia que lla-

un Espiritu vigoroso,

254 SERMON SEGUNDO CHAT ma la Escuela experimental; y quiere decir esi lo entendemos, en medio de tantos diversos obgetos, como por todas partes se presentan à nuestros sentidos - que Jesu Christo nada gusto que fuese dulce; solo quiso saber per experiencia lo que era amargo y molesto, los dolores y las fatigas: Virum dolorum, et scientem infirmitatem: Y por esta razon no tuvo parte alguna suya que no experimentase el rigor de algun exquisito suplicio: porque queria aprovechar ea la terrible ciencia que avia venido à enseñar al mundo, quiero decir, la ciencia de padecer: Virum dolorum, et scientem infirmitatem.

gercicio.

Quan cierto Y à la verdad, almas santas, es tan cierto es que Jesus que Jesus solo nació para sufrir, y que este fue solo nació para sufrir, todo su empleo y egercicio, que al instante que y que este vè llegar el fin de sus males, quiere dejar de fue todo su vivir. No lo digo sin razon, y me es facil conempleo y e-venceros por una considerable circunstancia, que observò San Juan como testigo de vista. Estando en la Cruz este varon de dolores desfa-... llecido y moribundo, considera que sufriò quanto avian predicho los Profetas à excepcion de ala bebida amarga que estava prometida à su sed; y la pidiò con en gran grito no queriendo dejar perder , ni una sola gota del caliz de su pasion. » Al ver Jesus que todo estava cumplido, » para que se verificase una palabra de la Escri-Joann.XIX. " tura, dijo, tengo sed "sisoiens Jesus quia omnia consummata sunt at consummaretur Scriptura, dixit: Sition Y despues de esta amarqura y la inhumanidad con que aquel implacable Judio baño su lengua, v. despues de este ulti-

28.

mo

PARA EL DOMINGO DE RAMOS. mo ultrage con que la inhumanidad de sus enemigos quiso perseguirle hasta en su agonia; viendo que nada le quedava que padecer de lo dispuesto en los decretos eternos: dijo, n Todo es- Joann. XIX. n tà consumado ": Consummatum est : nada me 30queda que hacer en este mundo. Id enhorabuena, varon de dolores, que aveis venido à aprender nuestros trabajos, yà no queda sufrimiento que no avais probado: vuestra ciencia està consumada, aveis colmado toda la medida, concluido la carrera de las fatigas; morid quando os parezca, pues và es tiempo de que termineis la vida. Y en efecto al instante: » Inclinò la » cabeza, y entregò el alma": Et inclinato capite, tradidit spiritum. Asi midiò la duracion de su vida mortal con la carrera de sus sufrimientos.

¿Os enterneceis, Señores? Pues añadamos so de Jesus como ultima señal, para haceros conocer toda por las pela extension del ardor que tiene Jesus en sufrir, que quiso padecer mucho mas de lo que pedia friò de las la redencion de nuestra naturaleza; y ved aqui que pedia la la razon. Si se huviera ceñido à sufrir, lo que la necesidad de expiar nuestras culpas exigia de su paciencia, no nos huviera dado una completa idea de la estimacion que hace de las afficcio-quiere darnes, y huvieramos podido sospechar que las mirava mas como un mal necesario, que como hece de las un bien deseable. Por esto no le basta morir por afficciones. mosotros, y pagar à su Padre con este sacrificio, lo que exigia su justa venganza de la victima publica de todos los pecadores: no contento con pagar sus deudas, piensa tambien en sus

Ibid.

Ardor imen mas. Quantas mas su-Red encion naturaleza. Idea que nos de la estimacionque

de-

SERMON SEGUNDO

delicias, que son los sufrimientos: y como dice admirablemente el celebre Sacerdote de Cartago, n Quiso hartarse del gusto de padeceo Tert. de Pat. n' antes de morir": Saginari voluptate patienn.3. p. 160, tiae discessurus volebat. No os parece, Chris. tianos, que en dictamen de este grande hombre toda la vida del Salvador era un banquete cuyas comidas eran tormentos? Festin estraño segun el mundo, pero lo encontrò Jesus mui digno de su gusto. Su muerte bastava para nuestra salvacion, pero no bastava à satisfacer aque-Ha ansia de dolores, y aquel apetito de sufri-

mientos: fue preciso juntar los azotes, la sangrienta corona que penetrò su cabeza, y aquel

cruel aparato de suplicios casi desconocidos, nuevas, y no oidas penas; para que muriese har-

to enteramente su deseo de sufrir: Saginari voluptate patientiae discessurus volebut.

Y bien, Señores, jos parece que està escrinacidos de las heridas ta la ley de los sufrimientos sobre nuestro modeJesuChris delo, can caracteres bastante visibles? Fijad, to, produci-dos á nueva vida entre nuestra fe, en estos saludables dias consagrasus imensos dos à la memoria de su Pasion: miradle enmedio dolores. Ce- de sus sufrimientos. De sus heridas aveis naciguedad de do, Christianos; os ha producido à una nueva tenden la vida, entre sus inesplicables dolores: y la grasalvacion, cia que os santifica, y el espiritu que os reensinalevar el gendra, ha corrido sobre vosotros con la san-Salvador. El gre de sus venas cruelmente rasgadas. Hijos de ansia que tie sangre, y de dolores, pensais salvaros entre las ne de sufrir delicias! Ya se ha formado un arte de la deli-no se satisfa no se sausia ce, sino su-cadeza; aun se afecta mas de la que se miente. Ay

PARA EL DOMINGO DE RAMOS. Ay un cierto aire de calidad en distinguirse del vulgo, por un escrupuloso cuidado de evitar en todos sus hasta la menor incomodidad: como que manifies- miembros. ta esto averse criado en un cierto espiritu de grandeza. O corrupcion de las costumbres christianas! Y pretendeis vuestra salvacion, sin llevar impreso el caracter del Salvador! ¿No oìs al Apostol San Pedro, que os dice, que » Su-» friò tanto, para que sigais su egemplo y ca-" mineis por sus pisadas"? ¿No ois que San Pa-Philip. III. blo os predica, que " Devemos configurarnos or con su muerte, para participar de su glorio-" sa resurreccion"? Configuratus morti ejus; si quomodo occurram ad resurrectionem quae est ex mortuis. ¿Pero no ois, que el mismo Jesu Christo os dice, que para caminar bajo sus vanderas, es menester llevar cada uno su cruz, como èl llevò la suya? Y la razon que deve convencernos, es si hemos entrado en sociedad como devemos con Jesu Christo. ¿No veis, Christianos, que el ansia que tiene de padecer, no se satisface; sino padece en todo su cuerpo, y en todos sus miembros? Y como somos su cuerpo, y sus miembros: porque » Somos carne de su carne, Ephes. V y huesos de sus huesos": como dice el Apos- 30. tol: por esto el mismo San Pablo, no teme asegurar que falta alguna cosa considerable à la Pasion de Jesu Christo, sino sufre en todos los miembros de su cuerpo mistico, como quiso su- Colos.I. 24 frir en todas las partes del cuerpo natural.

Entendamos, Señores, un misterio tan gran- Somos mas de: entremos profundamente en este pensamiento. Jesu Christo nos lleva en sì mismo quando pio cuerpo;

Tom. VI.

pa-

su cuerpo,

que su pro-

'mas sus ·miembros se hace en su real de lo que deve cumplirse en nosotros.

Is. I. 6. Philip, LIK

padece: somos, si impatrevo à decirlo mas a que sus pro- cuerpo, que su propio cuespo: mas sus miempios miem- bros que sus propios miembros. El que tenga esbros. Lo que piritu de caridad y de comunicacion christiana, divino cuer- sabrà entender lo que quiero decir. Lo que se po es figura hace en su divino cuerpo, es la figura real de lo que deve cumplirse en nosotros. Ha! Mirad el cuerpo de Jesus: » Desde la planta del pie has» » ta la cabeza, no tiene parte sana, ni entera": todo està ajado, y rasgado, todo està cubierto de heridas. Mas aun antes de que los verdugos le toquen con sus sacrilegas manos, reparadle en el huerto de las Olivas cubierto de sangre que brota por sus poros, y riega la tierra à gotas gordas; todas las partes de su cuerpo estàn tenidas de este misterioso sudor. Y esto significa, Señores, que la Iglesia que es su cuerpo, y los fieles que son sus miembros deven gotear sangre por todas partes, y llevar impreso el caracter de su cruz v de sus sufrimientos.

cion, y nues nos envia, y los bienes perecederos martirio.

Como nues- ¿Y què, para dar nuestra sangre à Jesus, se tra resigna- rà menester resuscitar à los Nerones, à los Dotra paciencia micianos, y otros perseguidores del nombre enmedio de Christiano? ¿Serà preciso renovar aquellos cruelas afficcio- les Edictos con que los inocentes Christianos nes que Dios eran sacrificados à la venganza publica? No, la privacion hermanos mios, no quiera Dios que el mundo del amor à sea tan enemigo de la verdad, que la persiga con tantos suplicios. Quando sufrimos con hupueden ser- mildad las aflicciones que Dios nos envia, davirnos de mos nuestra sangre al Salvador, y nuestra resignacion nos sirve de martirio. Asi sin las ruedas , ni potros donde se mortificava à nuestros

PARA EL DOMINGO DE RAMOS. antepasados; no temamos falte materia à nuestra paciencia; bastantes enfermedades tiene la naturaleza. Quando Dios nos egercita con las enfermedades, à con alguna afficcion de otra naturaleza, nuestra paciencia nos sirve de martirio: si pone la mano en nuestra familia, quitandonos nuestros padres, ò parientes, ò lo que nos es amable por algun otro titulo de respeto; si sufrimos con paciencia la herida dada al corazon por la perdida de lo que justamente amava, damos nuestra sangre al Salvador. Y pues que vemos en las sagradas Escrituras, que el amor de los bienes perecederos se llama tantas veces carne y sangre; quando cortamos este amor que no puede arrancarse sino à viva fuerza, le damos nuestra sangre.

Los Medicos dicen, sino me engaño, que sangre en la las lagrimas y los sudores nacen de la misma presencia de materia de que se forma la sangre: no busco cu- Jesus: qué riosamente la verdad de esta opinion, pero sè sudores son estos. Quan que en la presencia de Jesus, las lagrimas y los agradable le sudores nos sirven de sangre. Por sudores en-es la sangre tiendo los trabajos que sufrimos por amor del tencia. Pe-Señor, no con una desidia blanda, y perezosa, sar que las sino con un aliento firme, y una constancia no-lagrimas le ble. Trabagemos pues por su gloria: Si fuere sacan del co menester hacer algun establecimiento en favor de los sufride los pobres, si se presenta alguna ocasion de mientos no adelantar su obra, trabagemos con un celo gran- solo impuesde, y tengamos por cierto que los sudores que vangelio, siderramarà un trabajo tan bueno, es sangre que no tambien le damos. Pero sin salir de nosotros mismos, por el mun-¿què sangre ay mas agradable al Salvador Je- naturaleza.

Las lagrimas y los su dores son ta por el E-

Kk 2 sus

Serm. IV. t. V. p. 1356.

260 Sermon Segundo Cara sus qué la de la penitencia? Esta sangre que el dolor de nuestras culpas saca del corazon por los ojos, quiero decir, la sangre de las lagrimas amargas, que con tanta elegancia llama San Agustin: " Sangre de nuestras almas": quan-CCCLI.cap. do la derramamos delante de Dios llorando sinceramente nuestras ingratitudes, ino es sangre que le damos? Pero ¿ à què es indicar con tanto cuidado las ocasiones de padecer, quando por sì mismas se manifiestan bastante? No, hermanos mios; sin resuscitar à los tiranos nunca faltarà materia à la paciencia: tiene la naturaleza bastantes enfermedades, los negoçios sobrados embarazos, el mundo muchas injusticias, el favor harta inconstancia a ay bastantes caprichos " en el juicio de los hombres, y mucha desigualdad en su espiritu de contradiccion: de modo que no solo el Evangelio nos impone la ley de sufrir, sino tambien el mundo y la naturaleza: basta que nos apliquemos para sacar todo el fruto, que se deve esperar de un Christiano; y esto es lo que devo manifestaros en la segunda parte.

### PUNTO SEGUNDO.

Maravillosas ventajas que produce el buen uso de los sufrimientos, pro coronado de

Uando verèmos salir à Jesu Christo del Sepulcro coronado de honor y de gloria, la luz imortal que salga de sus heridas badas en Je- y se derrame sobre su divino cuerpo, nos harà su Christo sensiblemente conocer las maravillosas ventajas que produce el buen uso de los sufrimientos. No suclos de los obstante Jesus no quiere esperar este dia, para que sufren enseñarnos una verdad tan importante por la ex-

pe-

PARA BL. DOMINGO DE RAMOS. periencia, y sin bajar de su Cruz quiere con-con paciena vencernos con un egemplar grande, quales son tados en el los consuelos de los que sufren con paciencia. ladron peni-Mas comp este egemplo de consuelo, no puede tente. darnoslo en su sagrada persona, que hasta la muerte deve ser egemplar de un total abandono; lo que el orden de los Misterios no le permite manifestar en sì mismo, nos lo descubre en aquel ladron penitente, à quien inspira entre los tormentos, sentimientos de una piedad enteramente christiana, que la corona mui luego por su propia boca, con la promesa de una recompensa Luc XXIII. eterna: " Oy estaràs conmigo": Hodie mecum 43. eris.

cia, man ifes

No me dilataré en probaros por un largo discurso, que Dios ama con un amor particu- cen son alar à las almas que sufren. Para ignorar esta verdad, seria preciso no tener nocion alguna de los principios del Christianismo: pero para que la aprovecheis en vuestras conciencias, procu- cion de un rare explicaros por las divinas Escrituras las corazon, pecausas de este amor; y la primera que se me nitente caus presenta, es la contricion de un corazon peni- amor. tente.

Las almas que pademadas de Dios con particular amor, Contrinitente cau-

Es cierto, almas santas que un corazon con- Un corazon trito y humillado con la memoria de sus culpas, humillado es un gran sacrificio à Dios, y una oblacion de con la mebuen olor, que le es mas agradable que todos moria de sus los perfumes. Pero este sacrificio de humillacion gran sacrifinunca se ofrece mejor que quando se padece; cio para porque la experiencia nos enseña, que una al-Dios. Por ma dura, è impenitente, que en sus prosperida- què este sades, quizàs nunca pensò en sus delitos, empie- humillacion

flicciones alma dura è impenitente.

munica se o za por lo comun à despertar, y à confesavios que quando en medio de las aflicciones; y la razon es evise padece. dente: pues ay en el fondo de nuestras concien-Como las a- cias un cierto sentimiento secreto de la justicia son muchas divina, que nos hace conocer claramente por veces salu- una luz interior que nos ilustra, que bajo el imdables à una perio de un Dios tan bueno como el nuestro, nada tiene que temer la inocencia; y que le es tan natural el ser benefico à sus criaturas, que nunca haria mal à nadie, sino le forzàran à ello los delitos: de modo que el pecador obstinado, deslumbrado por los favores del mundo, yà no piensa en sus culpas; y porque èl las ha olvidado, cree que Dios las olvida: Oblitus est Ps. IX. 34. Deas: mas luego que se ve herido, despierta

en su conciencia aquel sentimiento dormido de la justicia divina; y herido del temor de sus juicios, confiesa con amargura los desordenes de su Egemplo pasada vida.

que nos dà

Esto es lo que hace en la Cruz nuestro lade esta ver- dron convertido: oye à su compañero que blasdad el ladró fema, y se admira con razon de que la vengan-Oual es el za que padece no lo aya abatido bajo la justiunico medio cia divina. » Què, dice, este hombre en el ride convertir » gor de los tormentos, no ha aprendido à tela justicia en mer à Dios"! Neque tu times Deum, quod in Con qué fin eadem damnatione es! Ved como su suplicio le nos aflige acuerda el temor de Dios, y la vista de sus jui-Dios en esta vida. Nues- cios: esto es lo que le hace confesar humildetros delitosy mente sus delitos. » Por mi parte, continua esla inocencia » te santo penitente, si me veo castigado rigude Jesus pa- " rosamente, mis culpas lo han merecido": Et son dos ob- nos quidem digna factis recipimus. Ved como

se

PARA EL DOMINGO DE RAMOS. sa humilla, como besa la mano que le castiga, getos de que devemos ocomo reconoce y adora la justicia que le oprime. Este es el medio de mudarla en misericor- quando padia; porque nuestro Dios, que no se alegra de decemos. la perdicion de sus criaturas, sino que apacienta continuamente en su corazon los medios de convertirlas, y llamarlas, no nos castiga en esta vida, sino para abatirnos bajo su poderosa mano por la humillacion y la penitencia: y es mui claro de entender que el respeto que le tributamos à sus primeros golpes, le impide estender su brazo à la ultima venganza. Despertemos pues, hermanos mios, à los primeros golpes de la divina justicia: postremonos delante de Dios, y gritemos con todo el corazon: » Si esn tamos rigurosamente castigados, es porque lo " merecen nuestros delitos": Et nos quidem digina factis recipimus. Lo merecemos Dios nues- Ps. CXVIII tro, y nos castigais justamente: Justus es, Domine. Pero adelantemos mas: figemos la vista en Jesus, Autor y Consumador de nuestra fé: imitemos à nuestro dichoso ladron, que aviendose considerado como reo, hecha despues una compasiva mirada al inocente que con èl padece: " ¿Y este, dice, què mal ha hecho"? Hic Luc, XXIII. vero nibil mali gessit. Este pensamiento alivia- 41. eva sus males; porque quando el justo padece, gaiene razon de quejarse el culpado? Estos dos obgetos, hermanos mios, deven ocuparnos, mientras padecemos; oigo à Jesu Christo, y à nosotros mismos; nuestro delito y su inocencia. Sufriò como sufrimos; pero se sugetò à sufrir por un efecto de su misericordia, quando nosatros

dispensable de la justicia. Pecadores, suframos por amor del justo, por amor de la infinita misericordia que nos salva, que expone su inocencia à tantos rigores: suframos las saludables correcciones de la justicia que nos castiga, que nos atiende, y nos escusa. O sacrificio agradable! O hostia digna! Estos sentimientos forzaran el Cielo, y nos abriran las puertas del Parraiso: Hodie mecum eris in paradiso.

Pero, hermanos mios, las aflicciones, no sofuego espiri- lo nos hacen conocer nuestros delitos; sino que tual donde son tambien un fuego espiritual en que se prueba se prueba la virtud, y se la virtud christiana, y donde se hace el hombre hace digna digno de los ojos del mismo Dios, y de la perfecdel mismo cion del siglo venidero. Que la virtud deva pro-Dios. Como barse como el oro en el crisol, es verdad manifieshocer este ta, repetida muchas veces en las Sagradas Lefuego. Eger- tras a pero para entenderla en toda su extension cicio de las frança pero para entenderia en toda de calendario de las afficciones, hemos de observar, que el fuego obra dos cofundamento: sas con el coro: le prueba, y le manifiesta; si es el mas firme\_verdadero le purifica y afina; y esto hacen aun y esperanza mejor las aflicciones con la virtud christiana. la mas segu-ra de la vir- No temerè decirlo, hasta que se aya probado la virtud con las aflicciones, nunca es segura; por-Prov.XVII. que asi como no se conoce un soldado, hasta sap. III. 6., que aya peleado, tampoco la virtud christiana, que no es para muestra y apariencia, no puede ser conocida hasta que aya combatido. Por esto el Apostol San Pablo, no la permite esperar, hasta que estè probada: " La paciencia, dice, n produce la prueba, y la prueba dà la espe-Rom. V. 4. 22 ranza": y esta es la razon solida de aquella

PARA EL DOMINGO DE RAMOS. sentencia apostolica. Porque la verdadera virtud todo lo espera de Dios; pero nada deve esperar hasta que estè tal, que Dios la juzgue digna de sì: y nunca puede conocer si es digna de Dios, sino pasa por la prueba que Dios nos propone; cuya prueba son los sufrimientos: de consiguiente, Christianos, hasta que la virtud estè probada con la afliccion, es dudosa su esperanza; y su mas firme cimiento, y su mas segura esperanza, es el egercicio de las aflicciones.

¿Què puede esperar un Soldado, à quien no Falsa y apase digna probar su Capitan? Sino que al con-rente piedad trario, quando le egercita en empresas trabajo- ra en la prue sas, le dà motivo de pretender. O piedad deli-ba, y no puecada, que nunca gustò las afficciones, piedad de soportarcriada à la sombra y en el descanso! Te oigo discurrir de la vida venidera, pretendes la corona de la imortalidad, mas no deves invertir el orden del Apostol: » La padiencia produce la » prueba, y la prueba dà la esperanza". Luego si esperas la gloria de Dios, ven y te pondrè à la prueba que Dios ha propuesto à los que le sirven. Vè aqui una tormenta que se levanta, vè aqui una perdida de bienes, un insulto, una contradicion, una enfermedad: Que ¿te dejas arrastrar de la murmuracion? pobre piedad desconcertada! No puedes mantenerte, te faltan fuerzas, no tienes cimiento! Anda que nunca has merecido el nombre de piedad christiana; solo eras un vano simulacro: eras un oro falso que brilla al Sol, pero que no permanece al fuego, que desaparece en el crisol: Solo eres bus-Tiom. VI. na

na para engañar à los hombres, con una vana apariencia, pero ni eres digna de Dios, ni de

Oual es la la pureza del siglo venidero.

suerte de la verdadera virtud chris en los coraciones:como

La verdadera virtud christiana no solo se conserva, sino que se afina y purifica en el fuetiana en el go de las aflicciones; y si sabemos conocernos fuego de las comprehenderemos facilmente quanto necesita afficciones. el purificarse. Por lo comun nos quejamos, quan-Quanto ne-cesita puri-do nos falta este amigo intimo, aquel hijo, ò ficarse. Nu- este esposo que causava todas las delicias de dos secretos nuestra vida: ¿que mal haciamos en amarlos, que se for-man en no- pues era tan legitima esta amistad? No quiero sotros por la oir estas quejas de la boca de un Christiano; posesion de porque no puede ignorar quanto se mezcla la los bienes de la tierra. A carne y sangre en las aficiones mas legitimas, mor desorde quantos intereses temporales, è inclinaciones dinado que ferentes nos produce el amor del mundo; y tocausan aun das estas inclinaciones corrompen la pureza de zones virtuo nuestro oro, quiero decir, la perfeccion de nuessos. Peligros tra virtud, con una indigna mezcla. Si-supieses, de estas afi- ò corazon humano quan facilmente te cautiva el se hacen co- mundo, con què ligereza te empeñas; ò como nocer en el alabaras la caritativa mano que rompe con viomomento de lencia tus ataduras, turbandote el uso que hasus ventajas. ces de los bienes terrenos! Al poseerlos se forman en nosotros, ciertos nudos secretos, unos lazos invisibles, que insensiblemente cautivan al corazon mas virtuoso en algun amor desordenado de las cosas presentes; y es tanto mas peligroso, quanto por lo comun es mas imperceptible. Si la virtud se conserva, pierde casi toda su hermosura con la mezcla de esta liga; tiempo es yà de ponerla al fuego, para hacer SU'

PARA EL DOMINGO DE RAMOS. 267 su separacion; ¿pero de què modo? » Es pre-» ciso, dice San Agustin, que aprenda este n hombre perdiendo sus bienes, quanto pecava » amandolos". Digasele, que se quemò aquella casa, que se perdiò sin recurso este caudal, por una quiebra imprevista; al instante desfallecerà su corazon, el dolor de la herida le harà sentir con quantas secretas fibras estavan ligadas à su alma las riquezas, y quanto se apartava del camino recto con este vicioso empeño: Quan- S. Aug. de tum haec amando peccaverint, perdendo sense- Civ Dei l.I. runt. A mas de esto conocera mejor por la experiencia la fragilidad de los bienes de la tierra, de que no queria convencerse con razon alguna. En esta ruina de los bienes perecederos, se unirà mas estrechamente à los bienes eternos, que quizàs empezava à olvidar sobrado: y asi este pequeño mal curarà otros mayores, y este fuego de las aflicciones purificarà mas su vittud, separandola de la mezcla, y haciendola aprovechar atentamente las aflicciones.

Y si la virtud christiana se desprende y purifica entre los sufrimientos: por consiguiente, mas agradaalmas santas. Dios que ama sobre todo la sencillez y la reunion perfecta de todos nuestros deseos à su ser solo, no encontrarà cosa mas agra- de este modable que la virtud purificada de este modo. do: por què. Mas para conocerlo por experiencia, fijad la vista en Jesus, Autor y Consumador de nuestra fé: ved como trata al dichoso ladron, cuyo halla elevaegemplo os he propuesto. Pero reparad primero antes de todo, à què grado de perfeccion se enquentra elevada su virtud, por el buen uso buen usoque Ll2 qué

ble á Dios que la virtud probada A què grado de perfeccion se da la virtud del buen ladron por el

Digitized by Google

hace de los que hace de aquel momento de tormentos: aun-Grandezade que empezò su conversion à la extremidad de su fé y de su su vida, una gracia extraordinaria nos manificaesperanza.

ta en èl, un perfecto modelo de paciencia y de virtud consumada. Yà le aveis visto confesar, y adorar la justicia que le castiga; producir en fin todos los actos de una perfecta penitencia; oid la seguida de su historia: no es un penitente el que os và à hablar, sino un santo de una piedad, y de una fé consumada. No contento con aver reconocido la inocencia de Jesu Christo, contra el que vè sublevadas todas las gentes con tanta rabia, se buelve à èl, Christianos, y le dirige sus votos: » Señor, le dice, acor-, no daos de mi quando esteis en vuestro Reyno?:

42.

Luc.XXIII. Domine memento mei cum veneris in regnum tuum. Rebozo de alegria, hermanos mios, mi corazon està lleno de admiracion al ver la fé de este hombre, Un moribundo vè à Jesus espiran-1do, y le pide la vida: un crucificado vè à Jesus crucificado, y le habla de su Reyno: sus ojos solo ven Cruces, y su fé le representa un trono: ò què fé, y què esperanza! Quando morimos, Christianos, sabemos que Jesu Christo vive; y apenas se atreve à confiar nuestra fé. Este vè morir à Jesus à su lado, y pone en èl toda su esperanza. ¿Y aun en què tiempo, y en què concurrencia de cosas? En tiempo que todos condenan à Jesus, y aun los suyos le abandonan, èl solo se reserva, para glorificarle en

S. Aug. 1. I. su Cruz, dice San Agustin: » Su fé empezò à de Anim. et » florecer, quando aun la de los Apostoles es-IX. tom. X. n tava marchita ": Tunc fides ejus de ligno floç P.342.

para el Domingo de Ramos. 260 floruit, quando Discipulorum marcuit. Los Discipulos abandonaron al que sabian era el Autor de la vida, y este reconoce por Señor, al -compañero de su muerte y de su suplicio. »Digno ciertamente, dice San Agustin, de ocupar m distinguido lugar entre los Martires, pues » queda casi solo junto à Jesus, para hacer el oficio de los que devian ser Capitanes de esn te egército triunfante". Os admirais, Christianos, de verle repentinamente tan elevado: pero sabed, que en el uso de las aflicciones, la fé y la piedad hacen grandes progresos, quando esaben servirse de la increible ventaja de sufrir con Jesu Christo. Esto es lo que en un momento adelanta à nuestro dichoso ladron à una petfeccion tan eminente; y es lo que le atrae de la boca del Hijo de Dios, aquellas palabras tan Ilenas de consuelo: "En verdad te aseguro, que " oy estaràs conmigo en el Paraiso": Amen, di-Luc.XXIIL co tibi, hodie mecum eris in paradiso. Oy que 43. prontitud! Conmigo ; què compañia! En el Paraiso què descanso! ¡Con què gusto moriria Yo con una promesa tan amable como esta, y con un egemplo admirable de humildad, y de paciencia, como el que este santo ladron tenia de la · bondad y misericordia del Hijo de Dios! Pero ay almas de bronce, que no se enternecen con las dulzuras de la piedad; es menester para moverlas, proponerlas el terrible egemplo de la venganza egercitada con el que sufre en la Cruz con un corazon endurecido, è impenitente; que es con lo que voy à concluir.

La prosperi-

#### PUNTO TERCERO.

dad de los impios es el TS cierto, Christianos; y quizàs os acordaprincipio de reis que lo he predicado en este Pulpito, la divinaven ganza sobre que la prosperidad de los impios, y aquella paz ellos. Suce- que los satisface y embriaga hasta hacerles olsos sangrientos y tragitos y tragicos, queDios con que Dios los entrega à sus brutales, y desles hace ex- ordenadas pasiones, y les deja: » Acumular un perimentar :» caudal de odio, segun la expresion del Aposalgunas veces.La Cruz » tol, para el dia de la indignacion y del furor convertida " implacable". Pero si vemos en las Sagradas por nuestra Escrituras, que sabe Dios quando quiere, casinstrumento tigar à los impios con una aparente felicidad; de venganza esta misma Escritura, que nunca miente, nos en-Considerar seña, que no siempre los castiga de este modo, no lo que se sufre, sino y algunas veces les hace experimentar la pesacon què espi dez de su brazo por tragicos y sangrientos suritu se sufre. cesos. El endurecido Pharaon, la prostituida Rom. II. 5. Jezabel, y el maldito homicida Achab; y sin salir de nuestro asunto, el impenitente, y blasfemo ladron, dan pruevas de lo que digo, y nos manifiestan, que la Cruz, que si queremos, mos es una prenda segura de misericordia, puede por questra malicia, convertirse en instrumento de venganza, tan cierto es, dice San Agustin, » Que devemos considerar, no lo que

De Civ. Dei » se sufre, sino el espiritu con que se sufre ": y l.I. c. VIII. y que las aflicciones que Dios nos envia, puet. VII. p. 8. den facilmente mudar de naturaleza, segun el espiritu con que se reciben.

Los hombres endurecidos, è impenitentes que

PARA EL DOMINGO DE RAMOS. que sufren sin convertirse, empiezan su insierno Vivaimagen en esta vida, y son una viva imagen de los horrores de la condenacion. Si quereis ver, Chris- rrores de la tianos, alguna horrorosa representación de aquellos golfos donde gimen las almas perdidas, no hombre envayais à buscar, ni recordeis à vuestra imagi- durecido, nacion las representaciones de los hornos ardien. que sufre sin tes, ni de aquellos montes azufrados, que ali- pensar en convertirse. mentan en sus entrañas incendios eternos, que vomitan torrentes de una llama obscura y tenebrosa, à que llama Tertuliano con elegancia, Tertul. de » Chimeneas del infierno": Ignis inferni fuma- Poenit.n. 12 riola: ¿Quereis ver oy una imagen del infierno, p. 148. y una animada pintura de una alma condenada? mirad à un hombre que padece, y que no piensa en convertirse.

En efecto, el caracter propio del infierno, pio del inno es solo padecer, sino padecer sin arrepentir- fierno. Dos se; porque advierto dos especies de fuegos en especies de las divinas Escrituras. » Ay fuego que purga, divina Escri " y fuego que consume y devora": Uniuscujus- tura; uno que opus probabit ignis...Cum igne devorante. que purifica, Este ultimo se llama en el Evangelio: "Fuego y otro que n que no se apaga": Ignis non extinguitur.Pa- De donde ra distinguirle de aquel fuego que se enciende lesviene esta y nos purifica, y que se apaga despues de aver Por que las cumplido este oficio. La pena acompañada de la llamas del penitencia, es un fuego que nos purifica; la pe- Purgatorio na sin la penitencia, es un fuego que nos devo- purifican las ra y nos consume, y tal es propiamente el fue- I. Cor. III. go del infierno. Por esto devemos deducir, se- 13. gun los principios establecidos, que las llamas Is.XXXIII. del Purgatorio purifican las almas, porque es- Marc. IX. tàn

del infierno

Caracter pro fuegos en la 47.

Nada ay gue los hom Dios, se mau

dre de nue-

Ps.XXXIV. 19. et sequent. Apoc. XVI.

penitencia, produce furor, y desesperacion. Por consiguiente, deduzcamos, que nada ay mas horrible en el mundo, ni que deva causarbres que he nos mas horror, que los hombres que à un misridos de la mo tiempo estàn castigados de la mano de Dios y son impenitentes: no, no ay cosa mas horritienen impe ble, pues que yà estàn marcados con el caracnitentes: por ter esencial de la condenacion.

Tales son aquellos, de que hablava David Egemplos como de un prodigio, que Dios los avia disipaque nos pre- do, y no se avian compungido: Dissipati sunt senta la Es-nec compuncti: siervos verdaderamente rebelcritura de es des y obstinados, que se sublevan en el mismo tos pecado. res impeni castigo; heridos y no corregidos: abatidos y no tentes. Su ra- humillados; castigados y no convertidos. Tal bia, su des- era el infiel Pharaon que se endurecia cada dia y sus blasfe- mas sufriendo los continuados golpes de la venmias. La pe- ganza divina. Tales son aquellos de quien se va de sus pe- dice en el Apocalipsi, que aviendolos castigacados es ma- do Dios con una plaga horrible, mordian de ravos desorde- bia sus lenguas y blasfemavan de Dios, sin hacer penitencia. Estos hombres no son como condenados, que empiezan su infierno à la faz Exod. VII. del mundo, para asustarnos con su egemplo, y à los que la misma Cruz precipita à la condenacion, como al ladron obstinado? Se les quitan los bienes de esta vida, y ellos se privan de los de la vida venidera en el otro mundo: de modo que frustrados en todo, llenos de rabia, y de desesperación, y no sabiendo à quien bolver-

PARA EL DOMINGO DE RAMOS. Verse, levantan contra Dios su insolente lengua con sus murmuraciones y sus blasfemias: Parece, dice Salviano, que multiplicandose De gubern. » sus delitos con sus suplicios, la misma pena Dei I.VI. n. » de sus pecados, sea la madre de nuevos des- 13. p. 140. a) ordenes": Ut putares poenam ipsorum criminum, quasi matrem esse vitiorum.

Entended, pecadores, que no basta sufrir Dureza de mucho, y que aunque segun la regla ordinaria, corazon que cambia en los que padecen mucho en este mundo, tengan nosotros la motivo de esperar descanso en el otro; por la reg'a de los dureza de nuestro corazon, no es siempre ver- sufrimiendadera esta regla. Muchos estàn en la Cruz, mui to. Como estàn mudistantes del crucificado: la Cruz es gracia pa- chos en la ra unos, y venganza para otros. De dos hom- Cruz;què es bres que vemos crucificados con Jesu Christo, en unos, y què en otros el uno enquentra la misericordia, y el otro los Egemplo de rigores de la justicia; el uno obra su salvacion, los dos hom y el otro empieza su condenacion: la paciencia bres que está de este lo eleva al Paraiso, y la impenitencia de crucificados con Jesu aquel lo precipita al infierno. Temblad pues Christo. Mo quando padeceis; temed que en lugar de sufrir tivo que teaora un fuego que os purifica en el tiempo, no temblar quáencendais, por culpa vuestra, otro que os de- do padecevore eternamente.

nemos de mos.

Y vosotros, ò hijos de Dios, no creais nun-Motivos de ca que Dios os olvida, por grande que sea el confianza pa trabajo que sufris; no os persuadais que estais ra los hijos confundidos con los malos, aunque esteis mez- de Dios en medio de sus clados con ellos, desolados con las mismas gue- aflicciones. rras, arrebatados de la misma peste, afligidos de las mismas desgracias, y combatidos de las II. Tim. II. mismas tormentas. "El Señor conoce los suyos"; 19.

Tom. VI.

Mm

SERMON SEGUNDO

sabe apartarlos entre la general confusion. Un mismo fuego hace brillar al oro, y quema la paja. » Un mismo movimiento, dice San Agus-De Civ. Dei » tin, hace exhalar el hedor del cieno, y el buen i.i. c. VIII. n olor de los perfumes": el vino no se confunde con el orujo, aunque ambos sufren el peso de una misma prensa. Esto sucede à las aflicciones que afligen y consumen à los malos, y purifican à los justos; y por mas que os censuren nunca sereis confundidos, si teneis el valor y la fuerza de discerniros.

t.VII. p.8.

Felicidad y tos.Como se 4. 12.

Tomad la medicina; la mano de Dios està ventajas de invisiblemente estendida, para presentarosla: relos sufrimié cibidla con alegria. "Hermanos mios, dice el les deve con » Apostol Santiago, considerad las afficciones siderar. Bre- vo que os ocurren como motivo de una grande vedad de la » alegria, pues sabeis que la prueba de vuestra prueda: que es lo que nos » fé produce la paciencia: y que la paciencia la hace pa- » deve ser perfecta en sus obras, y en sus efecrecer larga. " tos, para que de todos modos seais completos Jac. I. 2. 3. " y perfectos, de modo que nada os falte....Din choso el que sufre con paciencia las tentacion nes y males de esta vida; porque quando es-» tè probada su virtud, recibirà la corona de la » eterna, que ha prometido Dios à los que le " aman". Si la tentación os estrecha " Perseve-S. Aug. in " rad hasta el fin": Persevera usque in finem; Joan. tract. » Porque la tentacion no durarà siempre": Quia 45 num. 13 tentatio non perseverat usque in finem. Pero t. III. part. este hombre me oprime con sus violencias: Et Ps.XXXVI. adbuc pusillum et non erit peccator: » Espera n un poco de tiempo y el pecador desaparece-

» rà". El Medico adula à su enfermo, pero es-

PARA EL DOMINGO DE RAMOS. 275 esta adulacion es importuna: » La enfermedad n hace parecer largo lo corto": Infirmitas facit Enar. Lingo diu videri quod cite est. Quando un enfermo xxxvi. n. pidede beber, todos se apresuran à servirle; so- 10. tom.IV. lo èl cree que el tiempo es largo. Hodie, » Oy, p.262. dice el Hijo de Dios: no temas, esto serà luego. Esta vida pasarà presto; correrà como un dia de invierno cuya mañana dista poco de la tarde; esto solo es un dia, no es mas que un momento, la enfermedad y su molestia aparentan largo el tiempo; quando avrà pasado, vereis quan corto era. O quanto estareis en la vida venidera.

Pero gimo y estoy oprimido de males en es- Quan infruo ta vida. Mui bien! ¿Y si te abandonas à la im- tuosas son las murmupaciencia, estaràs mas aliviado, ¿quando añadas raciones, y el mal del pesar, y quizàs el de la murmuracion la impacienà los demàs males que te atormentan? A lo menos aprovechate de tu miseria, porque no seas del numero de los que dice San Agustin la hermosa palabra de que » Perdiendo la utilidad de 3 sus trabajos, se hacen miserables, y se que-» dan malos ": Perdidistis utilitatem calamitatis, et miserrimi facti estis, et pessimi per- XXXIII. t. mansistis.

lib. I. cap. VII. p. 30.



Mm 2

# SERMON TERCERO

PARA EL DOMINGO DE RAMOS, SOBRE LAS OBLIGACIONES DE LOS REYES, PREDICADO DELANTE DEL REY.

QUAL ES EL ORIGEN DE LA POTESTAD temporal. Sentimientos de un Rey sabio que vè sus pueblos sugetos á su imperio. Como deve ocupar el animo de los Reyes, la magestad de Dios, que tienen profundamente gravada en el alma. Servicios que la Iglesia tiene derecho à esperar de los Principes Christianos. Quales son sus obligaciones para hacer reynar à Jesu Christo en sus pueblos. Calidades y disposiciones que les son precisas para administrar la justicia, y conocer la verdad.

Dicite filiae Sion: Ecce Rex tuus venit tibi mansuetus, sedens super asinam.

Decid à las hijas de Sion: Mirad vuestro Rey, que lleno de dulzura y de bondad, hace su entrada, montado en una borrica: Palabras del Profeta Zacharias, referidas en el Evangelio de este dia: Mateh. XXI. 5.

Rsplendor de un dia de triunfo. Advertencia que se dava a los que recibian este honor.



Ntre todas las grandezas del mundo, no hallo alguna tan brillante como un dia de triunfo: he leido en Tertuliano, que marchavan con tanta pompa aquellos ilustres triunfadores de la antigua Roma, que te-

merosos de que se elevasen sobre la condicion humana deslumbrados de una magnificencia tan gran-

PARA EL DOMINGO DE RAMOS grande, les seguia un esclavo encargado de avisarles que eran hombres: Respice post te, bo- Apol. n. 33. minem te memento.

El triunfo de mi Salvador dista mucho de Quanto disesta pompa, y en lugar de advertirle de que es hombre, mas bien me siento movido à acordarle de que es Dios: en efecto parece que lo ha humanas, el olvidado. El Profeta y el Evangelista concu-triunfo del rren à manifestarnos à este Rey de Israel: "Mon- Desprecio » tado sobre una borrica": Sedens super asi- que hace de nam. ¿Quièn no se avergonzaria, Christianos? ellas. Qual ¿Es esta una entrada Real? Asi, ò hijo de Da- es el mayor vid, subis al trono de vuestros mayores, y to- triunfo. Què mais posesion de su corona? Sinembargo, no devemos aprecipitemos nuestro juicio, y reflexionemos. prender pa-Este Rey, à quien honra todo el pueblo con su entrada. gritos de regocijo, no viene à exaltarse sobre los hombres por el esplendor de una vana pompa, sino à pisar las grandezas humanas: y los Cetros desechados, el honor despreciado, y toda la gloria del mundo destruida, forman el mavor adorno de su triunfo. Y asi para admirar esta entrada, aprendamos antes de todo à despojarnos de la ambicion, y à despreciar las grandezas del mundo. No es empresa mediana el predicar esta verdad en la Corte, y por esto necesitamos mas que nunca implorar los socorros del Cielo por los ruegos de la santa Virgen.

ta de la pom pa de las grandezas

AVE MARIA.

TEsu Christo es Rey por nacimiento; es Rey Jesu Christo por derecho de conquista, y tambien es Rey es Rey por nacimiento, por eleccion. Es Rey por nacimiento, Hijo de por derecho Dios

.ta, y por eprincipales . fin.

de conquis- Dios en la eternidad, Hijo de David en el tiemleccion: co- po: es Rey por derecho de conquista; y à mas Reyes de este imperio universal que le dà su omnipo-Christianos tencia, conquistò con su sangre, reuniò con su instrumen fè, y civilizò con su Evangelio un pueblo partos de su po- ticular, recogido de los demás pueblos del munder: à què do, en fin es Rey por eleccion; le escogimos en el santo Bautismo, y ratificamos cada dia una eleccion tan digna en la publica profesion que hacemos del Christianismo. Un Rey tan grande deve reynar: sin duda que un Reyno tan real, y fundado sobre tan augustos titulos, deve tener algun imperio. En efecto revna por su poder en toda la extension del universo; pero ha establecido los Reyes Christianos, para que sean los principales instrumentos de este poder: à ellos pertenece la gloria de hacer reynar à Jesu Christo: le deven hacer reynar sobre sì mismos; y le deven hacer reynar sobre sus pueblos.

De donde Predicador las verdades dicar.

En el intento que me propongo de tratar deve sacar el oy estas dos verdades, cuidare mas que nunca de no adelantar nada que sea dictamen mio. ¿Què que deve pre particular se atreveria à enseñar à los Reyes? Estoy mui lejos de pensarlo: asi solo se oiràn de mi boca los oraculos de la Escritura, las sabias advertencias de los Papas, las sentencias de los santos Obispos, cuya santidad y doctrina han reverenciado los Reyes y Emperadores.

Consagra-II. Paralip.

Para establecer desde luego mi asunto, abro cion del Rey la Historia sagrada, para leer la consugración del Rey Joas, hijo del Rey Joram. Una madre desnaturalizada, y mui distante de aquella out

PARA DL DOMINGO DE RAMOS. wa constancia infatigable no tuvo mas cuidado. ni aplicacion, que el entregar à un hijo ilustre su autoridad tan entera como la avia recibido, avia despojado à este joven Principe, y usurpado su corona durante su menor edad. Pero aviendo hecho una santa liga el Pontifice y los Grandes, para restablecerlo en su trono, oid Christianos, lo que dice à la letra el texto sagrado: Imposuerunt ei diadema, et testimonium, dede- Ibid. XXIII runt que in manu ejus tenendam legem: " Mani-» festaron el hijo del Rey al pueblo; pusieron » sobre su cabeza la diadema y el testimonio; » le pusieron la ley en la mano, y le estable-"cieron Rey". Joyada, Sumo Pontifice, hizo la ceremonia de la uncion: todos los asistentes hicieron votos por el nuevo Principe, y resonò en el Templo el grito de: " Viva el Rey": Imprecati sunt ei, et dixerunt: Vivat Rex.

Aunque todo este aparato sea maravilloso, Por què se admiro sobre todo en esta hermosa ceremonia el sobre la ley poner la ley sobre la cabeza, y en la mano del beza y en la nuevo Monarca: porque aquel testimonio que le ponen con la diadema, no es otra cosa que la nuevo Moley de Dios, que es un testimonio para convencer al Principe, y sugetarlo en su conciencia; pero que deve encontrar en sus manos una fuerza que egecute, que se haga temer, y que su-

toridad. Señor, suplico à V. Mag. se represente oy, lio sobre la que Jesu Christo, Rey de Reyes, y Pontifice cabeza, y en supremo, para cumplir estas figuras, pone so- las manos de los Princibre la cabeza de V. Mag. y en sus manos el pes Christia-Evan-

gete los pueblos por el respeto devido à la au-

Ibid.

El Evange-

por sus vasallos.

nos. Gloria Evangelio; adorno augusto y real, digno de un que de esto Rey Christianisimo, y de un hijo primogenito de ridad que les la Iglesia. El Evangelio sobre la cabeza de V. procura. Obe Mag. le dà mas esplendor que su corona: el diencia que deven mani- Evangelio en las manos de V. Mag. le dà mas festarle, y autoridad que su cetro. Pero el Evangelio sohacerle dar bre la cabeza de V. Mag. deve inspirarle la obediencia: y el Evangelio en sus manos deve imprimirle en todos sus vasallos. Esto manifiesta bastante à V. Mag- lo primero, que Jesu Christo quiere reynar sobre su persona, que es lo que harè ver en mi primera parte: y que por V. Mag. quiere reynar en sus pueblos; que lo manifestarè en la segunda; y este serà todo el asunto del discurso.

#### PUNTO PRIMERO.

Reyes, asi los que lo miento, como los que establecidos por Dios. 15.

Todos los leyes, asi por mi reynan los Reyes, dice la eterna Sabiduria: Per me Reges regnant: de son por naci- que devemos inferir, no solo que los derechos de su autoridad se hallan establecidos por sus lo son por leyes, sino tambien, que la eleccion de las pereleccion, son sonas es un efecto de su providencia. Y à la verdad no es creible, que el Monarca del mundo, Prov. VIII. tan persuadido como lo està de su poder, y tan celoso como es de su autoridad, sufra que sin comision particular suya tenga alguno mando en su Imperio. Por èl reynan todos los Reyes, asi los que establece el nacimiento, porque es el dueño de la naturaleza; como los que lo son por eleccion, porque preside à todos los consejos; » Y no ay en la tierra poder alguno; que

n èl

PARA EL DOMINGO DE RAMOS.

n el no aya dispuesto ", dice el divino Oracu- Rom. XIIL lo: Non est potestas nisi à Deo.

Quando quiere formar conquistadores, ha- Rspiritu de ce marchar à su frente su espiritu de terror, para atemorizar los pueblos que quiere sugetar: » Los toma por la mano", dice el Profeta Isaias. » Oid lo que ha dicho el Señor à Cyro su un- que quiere » gido: Delante de ti pondrè de espaldas à los hicer con-» Reyes tus enemigos; caminare à tu frente, y quistadores. » humillare à tus pies à todos los grandes de la » tierra; romperè las barras de hierro, y des-» pedazarè las puertas de bronce": Haec dicit Dominus Christo meo Cyro, cujus apprehendi desteram.. Dorsa Regum vertam: Ego ante te ibo. Is.XLV.1.2 et gloriosos terrae bumiliabo: portas aereas conteram, et vectes ferreos confringam.

terror que Dios hace marchar delante de los

Quando ha llegado el tiempo fatal, que Dios Como trasdesde la eternidad ha señalado à la duracion de los Imperios, ò los trastorna con la fuerza: » Castigare, dice, todo el Reyno de Israel, le do el tiempo n arrancarè hasta la raiz; le arrojarè donde me que avia se-» parezca, como una caña que arrojan los vien- duracion. » tos": Percutiet Dominus Deus Israel, sicut moveri solet arundo in aqua, et evellet Israel. XIV. 15. et ventilabit eos trans flumen. » O mezcla en » los consejos un espiritu de vertigo, que hace » errar al Egipto incierto como un hombre em-» briagado": Miscuit in medio ejus spiritum Is.XIX. 24. vertiginis: et errare fecerunt Egiptum...sicut errat ebrius et vomens. De modo que và se extravia en consejos extremos que desesperan, ò yà en consejos timidos que destruyen toda la fuerza de la magestad. Y aun quando los con-Tom. VI. Nn

torna los im perios, quando ha llega-

III. Reg.

en humo, con una oculta y superior conducta, porque es » Profundo en pensamientos, y terri-Ps. XCI. 5. » ble en consejos sobre los hijos de los hom-Ps. LXV. 5. " bres"; porque "Siendo eternos sus consejos: Ps. XXXII. Consilium Domini in aeternum manet, y abra-» zando en su orden toda la universalidad de » las causas: Disipan con una facilidad omni-» potente los consejos siempre inciertos de los » Principes y de las Naciones": Dominus dissipat consilia gentium, reprobat autem cogitationes populorum, et reprobat consilia Principum.

sejos son prudentes y vigorosos, los reduce Dios

Ibid. 10.

Confesion humilde que un Rey sa-Dios, al ver sugetos á su Pueblos. Ps.CXLIIL 3.

Por esto un Rey sabio, un Rey Capitan, victorioso, intrepido, y experimentado, confiesa bio y victo- humildemente à Dios, que » El es el que sugerioso hace à " ta sus pueblos bajo su poder": Qui subdit populum meum sub me. Mira esa infinita multipoder los tud, como un abismo imenso, de donde algunas veces se levantan olas, que asustan à los pilotos mas atrevidos; pero como sabe que el Señor es quien domina el poder de los mares, y aplaca las irritadas olas, al ver en calma su estado, y sin el menor soplo que turbe la tranquilidad: » Ay Dios mio, exclama, vos sois mi protec-» tor, vos sugetais à mis leyes este inumerable " puebla": Protector meus, et in ipso speravi, qui subdit populum meum sub me.

Ibid.

Senal de di-Dios pone

Para establecer esta autoridad que reprevinidad que senta la suya, pone Dios en la frente de los Sobeen la frente ranos, y sobre su semblante una señal de divinidad. de los Sobe- Por esto el Patriarca Joseph no teme autar por ranos para la cabeza y por la salud de Pharaon, como so-

PARA EL DOMINGO DE RAMOS. bre una cosa sagrada; y no cree ultrajar al que poder. Espiha dicho: » Jurareis solamente por el nombre ridad siem-» del Señor": porque ha hecho en el Principe pre imortal. una imagen mortal de su imortal autoridad. » Vosotros sois Dioses, dice David, y sois to- Deut.X. 20. » dos hijos del Altisimo". Pero ò Dioses de carne y sangre! O Dioses de tierra y polvo! Ps.LXXXI. morireis como hombres. No importa que seais 6. mortales, sois Dioses, y vuestra autoridad no muere: este espiritu de autoridad pasa entero à vuestros succesores, è imprime à todos el mismo respeto, y la misma veneracion: Es verdad que el hombre muere, pero el Rey nunca muere: la imagen de Dios es imortal.

Luego es facil comprehender que de todos Por que delos hombres que habitan este mundo, no ay algunos que devan tener mas impresa en el alma la magestad de Dios, que los Reyes: ¿ porque hombres imcomo pueden olvidar, que llevan siempre en sì primir vivamismos una imagen tan viva, tan expresa, y tan alma la mapresente? El Principe percibe en su corazon el vigor, la firmeza, y la noble confianza de mandar : vè que al instante que menea sus labios todo se mueve de un extremo à otro de su Reyno: cuentran en ¿Quanto deve pensar en la actividad del poder de Dios? Penetra los enredos, y las tramas mas secretas. " Todo se lo refieren las aves del Cie-» lo": El mismo ha recibido de Dios, con el mismos deuso de los negocios, una experiencia, y una cierta penetracion, que parece que adivina: Divinatio in labiis Regis. Y quando ha penetra- en su persodo las tramas mas secretas, con sus largas y es-na. tendidas manos, coge à sus enemigos aunque Prov. XVI.

ven los Reyes mas que todos los mente en su gestad de Dios. Leccion perpetua que enel rendimiéto de sus vasallos, de lo que ellos ven á suDios Gran misterio de Dios Eccle. X.20.

10.

es-

estèn en las extremidades del mundo, los desentierra, por explicarme asi, del fondo de los abismos, donde buscavan un vano asilo. ¿Quan facil le es concebir que las manos y los ojos de Dios son inevitables? Pero quando vè sometidos sus pueblos, » Obligados, dice el Apostol, » à obedecerle no solo por temor, sino tambien » por conciencia" ¿puede olvidar nunca lo que es devido al Dios vivo y eterno, al que hablan todos los corazones, y para el que nada tienen secreto las conciencias? Sin duda en esto, en todo lo que inspira la obligacion, en lo que egecuta la fidelidad, en lo que finge la adulacion, en todo lo que el mismo Principe exige del amor, de la obediencia, y de la gratitud de sus vasallos, encuentra una continua leccion de lo que deve à su Dios, que es su Soberano. Por esto predicando San Gregorio de Nazianzo en Constantinopla en presencia de los Empera-Or. XXVII. dores les convidaya con estas hermosas palabras t. I. p.471. à que reflexionasen sobre sì mismos, para con-

Rom. XIII.

15.

templar la grandeza de la magestad divina: » O » Monarcas, respetad vuestra purpura; reve-» renciad vuestra propia autoridad que es un » rayo de la de Dios; conoced el gran misterio » de Dios en vuestras personas: las cosas sublin mes pertenecen solo al Señor; con vosotros » divide las inferiores : sed pues vasallos de » Dios, como sois sus imagenes".

estas consi-

Consideraciones tan fuertes deven estrechar deraciones vivamente à los Reyes à poner el Evangelle coestrechar à bre sus cabezas, à tener siempre fija la vista en permitan na. aquella ley superior, à no permitirse nadatte lo

PARA EL DOMINGO DE RAMOS. que Dios no permite, y à no sufrir nunca que da de lo que su poder se aparte de los limites de la justicia permite. Juschristiana. A la verdad darian à Dios sobrado to motivo de justo motivo de censurarles, si entre tantos bie- censura que nes como les hace, les fueran à buscar entre los violasen sus deleites que les prohibe, si empleasen contra el leyes. Señor el poder que les concede, y si ellos mismos violasen las leyes de que estàn establecidos

egecutores y protectores. Este es el gran peligro de los grandes de la Gran pelitierra, y de los Reyes Christianos. Tienen que gro de los combatir sus pasiones como los demás hombres; Reyes Chrisy mas que ellos tienen que combatir su propio tianos. Por poder: porque como es absolutamente necesario al hombre tener algo que lo sugete, las po- tir su propio testades à quien todo cede deven tambien tener poder mas sus limites: » Estàn tanto mas obligados à ce-» nirse à esta severa disciplina, quanto saben En què con-» que el mismo conocimiento de su poder les siste toda la » persuade mas facilmente el que se concedan » cosas que no les son permitidas ": Tanto sub majore mentis disciplina se redigunt, quanto be usar del sibi per impatientiam potestati suadere illicita quasi licentius sciunt. Esta es decia un gran los Reyes ce-Papa la gran ciencia del reynar; y ved en una nirse à los sentencia de San Gregorio la verdad mas importante que puede nunca oir un Rey Christiano. » Solo sabe usar del poder el que sabe repri- Moral.c.XI » mirlo": aquel sabe mantener su autoridad co. t. I. p. 145.

mo corresponde, que ni permite que los demàs la disminuyan, ni que ella se estienda demasiado; que la sostiene en lo exterior, y la reprime en lo interior: y en fin que resistiendose à

què tienen que combaque los demàshombres ciencia de reinar Quien es el que sapoder. Quan dificil es à justos limi-

S.Greg.l.V.

Ibi.I.XXVI. cap. XXVI. p.833.

sì mismo, hace por amor à la justicia lo que no podria otro intentar sin exceso: Bene potestatem exercet, qui et retinere illam noverit et impugnare. Pero ò què dificil es esta prueba! Y què peligroso es este combate! No es facil que el hombre se prive de algo quando todos se lo conceden todo! Es dificultoso que el hombre se reprima quando no tiene mas obstaculo que èl mismo! Acaso el conocimiento de estaprueba peligrosa y delicada obligò à un Rev penitente à decir, » Me he derramado como el » agua". Este gran poder semejante al agua, porque no encontrò impedimento alguno, se dejò llevar de su peso, y no pudo moderarse. Vos, ò gran Dios, que calmais las olas del mar agitadas, poned limites à esta agua que corre, con el temor de vuestros juicios, y la autoridad de vuestro Evangelio. Reynad, buen Jesus, sobre todos los que reynan: à lo menos que teman à vos, pues que à vos solo pueden temer; y que contentos con solo depender de vos, se estimen dichosos de esta dependencia.

Ps.XXI.14.

#### PUNTO SEGUNDO.

Iglesia Cato lica, Reyno **deJ**esuChris to:Como Jesu Christo estados.Gráde y memo-

L Reyno de Jesu Christo, es su Iglesia Catolica; entiendo por la Iglesia toda la sociedad del pueblo de Dios. Jesu Christo reyna en los estados, quando la Iglesia florece; y reyna en los este es en pocas palebras el grande y memorable destino de esta Iglesia Catolica seguir los rable destino oraculos de los Profetas. Devide establecerse de la Iglesia. contra la voluntad de los Reyes de fatienta; y

PARA EL DOMINGO DE RAMOS. despues con el tiempo los ha devido tener por Persecucion Protectores. Un mismo Psalmo de David and que los Re-Protectores. Un mismo Psalmo de David predi- yes de la tiejo en terminos formales estos dos estados de la rra la han Iglesia: Quare fremuerunt gentes: » ¿Por què hecho expese comovieron los Pueblos y meditaron cosas Designio de » vanas? Los Reyes de la tierra se unieron, y Dios permi-" los Principes formaron una liga contra el Se-tiendola. " nor, y contra su Christo". No veis, Chris-Ps.II. 1. 2. tianos, à los Emperadores, y Reyes vibrar sus iras contra la Iglesia que nace; la que siempre humilde y sumisa, solo defiende su conciencia? Queria Dios manifestarse solo en el establecimiento de su Iglesia; porque oid lo que añade el mismo Psalmista: » El que habita en los Cien los, se burlarà de ellos, y el Eterno se reirà Ibid. 4. » de sus empresas": Qui habitat in Coelis, irridebit eis. O Reyes que todo lo quereis hacer, no quiere el Señor que tengais parte alguna en el establecimiento de su grande obra, quiere que unos pobres pescadores funden su Iglesia, y que triunfen de los Emperadores.

Pero quando su victoria estarà mui asegu- Conversion de los Empe rada, y el mundo no dudarà que la Iglesia con radores; quá su debilidad, aya sido mas fuerte que èl con su do ha devipoder; vendreis entonces, à Emperadores, al do obrarse: tiempo que el Señor ha destinado; y se os verà do deven bajar humildemente la cabeza delante de los Se-servir al Sepulcros de estos Pescadores: entonces serà mu- nor como dado el estado de la Iglesia. Mientras que la particulares, vomo Re-Iglesia echava raizes con las cruces y tormen-yes. Quales tos, no podian los Emperadores ser Christia- son los serví nos, decia Tertuliano, porque el mundo que la cios considerables que la atormentava, devia tenerlos à su frente: » Pe-Iglesia exige

de ellos.

22 TO

- 288

p. 22.

Apol. n.21. » ro aora", dice el santo Psalmista: Et nunc, Re-Ps. II. 10. ges, intelligite; aora que està establecida, y que se ha manifestado bastante la mano de Dios, es tiempo de que vengais, à Reyes del mundo: empezad à abrir los ojos à la verdad; aprended la verdadera justicia, que es la justicia del Evangelio, » O vosotros los que juzgais la tierra, » servid al Señor con temor": Servite Domino in timore; dilatad aora su Reyno. Servid al Senor ¿y de què modo le servireis? San Agustin os lo dice: » Servidle como hombres particu-» lares, obedeciendo à su Iglesia, como yà he-» mos dicho; pero servidle tambien como Re-» yes, haciendo por su Iglesia, lo que solo pue-» den hacer los Reyes "(1). ¿Y què servicios son estos que la Iglesia exige de los Reyes, co-

Ibid. 21.

Fè, deposi-Pareza de la los milagros

Trono de Francia unico en que despues de la primera

La fé, es el deposito, el gran tesoro, y el to, tesoro, y fundamento de la Iglesia. De todos los milafundamento gros visibles que Dios ha hecho à este Imperio, de la Iglesia el mas grande, mas memorable, y que mas nos fè de nues- deve llevar à amar los Reyes que nos ha dado, tros Reyes, es la pureza de su fé. El Trono que ocupa nuesel mayor de tro gran Monarca, es en todo el Universo el que Dios ha unico, que desde su primera conversion, siemhecho por es pre ha estado ocupado de Principes hijos de la te Imperio. Iglesia. El amor de nuestros Reyes à la Santa el Silla Apostolica, parece averles comunicado

mo Reyes? Que se hagan los defensores de su fé, los protectores de su autoridad, y los guar-

dianes y celadores de su disciplina.

<sup>(1)</sup> In hoc serviunt Domino Reges, in quantum sunt Reconversion, ges, cum ea faciunt ad serviendum illi, quae non possunt fucere, msi Reges. Epist.CLXXXV. c.V. t.II. p.651.

PARA EL DOMINGO DE RAMOS. algo de la imobil firmeza de aquella primera pie- nunca se han dra sobre la que està apoyada la Iglesia: por Principes hi esto un gran Papa, que es San Gregorio, diò jos de la Idesde los primeros siglos à la Corona de Fran-glesia. Elocia el incomparable elogio, de que » Excede gio incomn tanto à las demàs Coronas del mundo, como do por San » excede la dignidad real à las fortunas parti- Gregorio à culares "(1). Un hombre tan santo, sin duda Francia. reparava mas en la pureza de la fé, que en la magestad del trono: pero ¿què huviera dicho, Christianos, si huviese visto en la continuacion de doce siglos esa serie no interrumpida de Reyes Catolicos? ¡Si tanto ha exaltado la descendencia de Pharamundo, como huviera celebrado la posteridad de San Luis? ¿Y si asi escriviò à Childeberto, que huviera dicho à Luis-Augusto?

sentado sino la Corona de

Señor, V. M. sabrà sostener mui bien con El deposito todo su poder, este sagrado deposito de la fé, de la fê, es el mas precioel mas grande y mas precioso que ha recibido so que un de sus antepasados Reyes: esta es la que extin, Rey recibe guirà en todos sus Estados las nuevas parciali- de sus mayo dades. ¡Y qual feria la felicidad de V. M. qual deve trabala gloria de sus dias, si aun alcanzase à curar jar en contodas las antiguas heridas! Despues de estos ex-servarlo. traordinarios dones que Dios con tanta abundancia ha repartido à V.M. y por los que ledeve imortales acciones de gracias; no deve V.M. descensiar de conseguir ventaja alguna de las que pueden caracterizar la felicidad de su rey-Tom. VI.

<sup>(1)</sup> Quanto caereros homines versa dignitas antecedites tinto caeterarum gentium regna regni vestri profecto culput excellit. Epist. lib. VI. Ep. VI. ad Child. Reg. t. II. p. 793.

nado: y quizàs; ¿porque quièn sabe los secretos de Dios? quizàs ha permitido que Luis el justo de buena memoria, se aya hecho eternamente recomendable, trastornando el partido que avia formado la heregia, para dejar à su succesor la gloria de sufocarla enteramente con un sabio temperamento de paciencia y de severidad. Sea lo que fuere, Señor, dejando à Dios lo venidero, suplicamos à V. M. que no se canse nunca de hacer tributar siempre à los oraculos del Espiritu Santo, y à las decisiones de la Iglesia, una obediencia verdadera; para que toda la Iglesia Catolica pueda decir de un Rey tan grande, con palabras de S. Gregorio: » De-» vemos rogar continuamente por nuestro Reli-» ligiosisimo y Christianisimo Monarca, y por » la Reyna su dignisima Esposa, que es un mi-» lagro de afabilidad, y piedad, y por su Se-» renisimo hijo nuestro Principe, que es nues-" tra esperanza" (1) Si viviese en nuestros dias, quien duda, que con gusto huviera dicho, y por la Reyna su Augusta madre, cuyo ardiente è infatigable zelo, merecia ser consagrado con las alabanzas de un Papa tan grande. Devemos pues orar continuamente por todas estas Augustas Personas: » En cuyos dias, y este es un » elogio admirable, estàn cerradas las bocas de » los hereges, y no se atreve su malicia à pro-» ducir sus novedades "(2). Pero sigamos el hilo de nuestro discurso.

(2) Quorum temporibus haereticorum ora conticescunt. Ibid.

<sup>(1)</sup> Pro vita piissimi et Christianissimi Domini nostri, et tranquilissima ejus conjuge, et mansuetissima ejus sabole semper orandum st. Epistol. I.IX. Ep. XLIX. t.II. p.963.

## PARA EL DOMINGO DE RAMOS.

La Iglesia ha trabajado tanto por la autoridad de los Reyes, que sin duda ha merecido Iglesia por mui bien, que los Reyes sean los protectores la autoridad de la suya. Reynavan sobre los cuerpos por el temor, y quando mas sobre los corazones por ce reynar en inclinacion. La felesia les abriò un campo mas la concienvenerable; les hizo reynar en las conciencias: cia, precabe alli les erigio un trono donde les hizo sentar en murmuracio la presencia y à la vista del mismo Dios: què nes, y quita dignidad tan maravillosa! Formò uno de los ar- con su docticulos de su creencia, de la seguridad de su pretexto de sagrada Persona; hizo una obligacion de su Re- sublevacion ligion de la obediencia que se les deve. Ella contra las es la que penetra hasta lo intimo del corazon, legitimas. no solo para arrancar los primeros pensamientos de rebelion, y los movimientos mas ocultos de sedicion, sino aun las quejas y las murmuraciones: y para quitar todo pretexto de comocion contra las Potestades legitimas, ha enseñado constantemente con su doctrina, y con su egemplo, que deve sufrirse todo, aun hasta la injusticia, con que se egercita invisiblemente la misma justicia de Dios.

Despues de estos tan importantes servicios, un reconocimiento justo obligava los Principes que los Prin Christianos à mantener la autoridad de la Igle-cipes Chrissia, que es la del mismo Jesu Christo. No, Jesu Christo no reyna, si su Iglesia no està autorizada: asi lo han reconocido los Monarcas pia- te reconocidosos, y me atrevo à decir, que no han amado miento. Nemas su propia autoridad que la de la Iglesia. Aun han hecho algo mas: aquel poder soberano la Iglesia paque deve balancear en las demàs cosas, no se ra que Jesu

Oo 2

Ouanto ha trabajado la de los Reyes Como los he todas las

Justo reconocimiento tianos la deles obliga escesidad de

ha

do de los **Monarcas** piadosos la nos prometiò Luis el los Obispos.

Lud. Pius cap.an. 823. valeatis.

c. IV. t. I. p.634.

costumbres. dad.

Christo rey- ha juzgado indigno de socorrer todos los negoamada ha si- cios eclesiasticos; y un Rey de Francia, Emperador, no creyò abatirse mucho, quando prometiò su asistencia à los Prelados, aseguranautoridad de doles de su apoyo en las funciones de su minislaIglesia. En terio; " Con el fin de que, dice este gran Rev. que termi- » sirviendo nuestro poder real como conviene, » à lo que pide vuestra autoridad, podais egepiadoso su » cutar vuestros decretos": Ut nostro auxilio asistencia á suffulti, quod vestra auctoritas exposcit, famulante, ut decet, potestate nostra, perficere

Pero, ò santa autoridad de la Iglesia, freno necesario de la licencia, y unico apoyo de Triste esta- la disciplina, ¿què eres aora? Abandonada de do à que se unos, y usurpada de otros, ò està enteramente vè reducida abolida, ò en manos estrañas. Pero seria mede la Iglesia. nester un largo discurso para manifestar todas El estableci- sus heridas: el tiempo, Señor, ilustrarà à V. miento de M. Este negocio es digno de la aplicacion de las buenas V. M. y en la reformacion general de todos los y de la ver- abusos del Estado, que es devida à la gloria dadera pie- de su reynado, y que se espera de su elevada dad, es el u-nico fin de sabiduria, la Iglesia y su autoridad tantas veesta autori- ces maltratadas recibiran su consuelo de las reales manos de V.M. Y como esta autoridad de la Iglesia no se ha establecido para el brillo de una vana pompa, sino para el establecimiento de las buenas costumbres, y de la verdadera piedad, en esto principalmente deven los Monarcas Christianos hacer reynar à Jesu Christo sobre los pueblos que les obedecen; y estas son

PARA EL DOMINGO DE RAMOS. 203 en pocas palabras sus obligaciones, como el

Espiritu Santo nos las representa.

La primera y mas conocida, es la de exter- Exterminar minar los blasfemos. Jesu Christo es un gran Rey; y el menor respeto que se deve à los Reyes, es el hablar de ellos con honor. Un Rey no permite en sus Estados que se hable con irreverencia, ni aun de un Monarca estrangero, ni de un Rey enemigo: tan venerable es el nombre de Rey donde quiera que se halle. Y siendo vos ò Jesu Christo, Rey de Reyes, se sufri- pueblos. rà que os desprecien, y os blasfemen, aun en medio de vuestro imperio! Què indignidad seria esta! Ha! Nunca marchitarà la reputacion de mi Rey tal censura. Señor, una mirada de V. M. sobre estos blasfemos, è impios, basta para que no se atrevan à parecer, y à que se vea cumplir en vuestro reynado lo que predijo el Profeta Amos: " Que la conspiracion de los n libertinos se disiparà": Auferetur factio las- Amos. VI., civientium, y esta palabra del Rey Salomon: » Un Rey sabio disipa los impios, y los destie-» rra à las prisiones": Dissipat impios Rex Prov. XX. sapiens, et incurbat super eos fornicem, sin atender à las condiciones, y à las personas; porque esta insolencia merece un riguroso castigo.

No solo las blasfemias, sino tambien todos los delitos publicos y escandalosos, deven ser justo obgeto de la indignacion del Principe. »El » Rey, dice el mismo Salomon, sentado en el son justo ob » trono de su juicio, disipa todo el mal con su geto de la in » presencia": Rex qui sedet in solio judicii, del Principe dissipat omne malum intuitu suo. Asi vemos

mos es la pri mera obligacion de los Monarcas Christianos para hacer reynar à Jesu Christo sobre sus

Todos los delitos publicos y escandalosos dignacion . obligacion

204

ta obligació. Ibid.8.

de los Reyes que no ay mal que deva escapar de la justicia dir y repri- del Principe. Pero si el Monarca intenta extermir con el e- minar todos los pecadores, dejarà desierto y gemplo de desolado su Imperio. Notad, tambien, Chris-su vida chris su vida enris tiana, y las tianos, las palabras de Salomon: no quiere que demàs virtue el Principe empuñe su espada contra todos los des á todos delitos: pero no obstante no ay alguno que delos pecado-res escanda-va quedar impune, porque deven ser confundilosos.Impor dos con la presencia de un Principe virtuoso è tancia de es- inocente. Advertid en esto algo de maravilloso, y mui digno de la magestad de los Reyes: su vida christiana y religiosa deve ser el justo suplicio de los pecadores escandalosos, que son confundidos y reprimidos por la autoridad de su egemplo, y por sus virtudes. Hagan pues revnar à Jesu Christo con el egemplo de su vida, que sea una ley viva de probidad. Nada ay mas grande en los Grandes, que esta noble obligacion de vivir mejor que los demàs; porque el bien ò mal que hagan en lugar tan elevado, como està expuesto à la vista de todos, sirve de regla à todo su Imperio. Por esto, dice S.Ambrosio, que » El Principe deve meditar mucho n que no està dispensado de las leyes; y que » quando cesa de obedecerlas, parece que dis-Apol. Dav. " pensa de ellas à los demàs por la autoridad 2. t.I. c.III n de su egemplo ": Nec legibus Rex solutus est, sed leges suo solvit exemplo.

P.7 10.

Ultima obli-

En fin la ultima obligacion de los Principes gacion de piadosos, y Christianos, y la mas importante los Princi- de todas para hacer reynar à Jesu Christo en pes Christia-nos, y la mas sus Estados, es que despues de aver disipado importante los vicios, en el modo que hemos dicho, deven

Digitized by Google

PARA EL DOMINGO DE RAMOS. exaltar, defender, y favorecer la virtud: y no puedo expresar mejor esta verdad, que con las su Christo, bellas palabras de San Gregorio, en una Carta que escriviò al Emperador Mauricio: à V.M. es à quien habla: » Por esto, le dice, se os ha virrud. n concedido de lo alto ese soberano poder so-» bre todos los hombres; para que la virtud » sea socorrida; para que el camino del Cielo » se dilate, y el imperio de la tierra sirva al » imperio del Cielo"(1).

revnar á Jees exaltar. defender, y

¿Aveis advertido aquella noble obligacion que este gran Papa impone à los Reyes, de di- que hace el latar los caminos del Cielo? Preciso es explicar camino del Cielo tan essu pensamiento en pocas palabras. Lo que hace trecho. Por el camino del Cielo tan estrecho, es que la ver- què la verdadera virtud, por lo comun es despreciada: por dadera virque como siempre està fija en sus reglas, no es comun es bastante docil, y flexible para acomodarse à despreciada. los humores, à las pasiones, y à los intereses no de las Po de los hombres; por esto parece inutil al mundo; y al contrario parece bien el vicio, porque premas. Aes mas intrepido: oid como hablan los hombres mor de la en el libro de la sabiduria: » El justo, dicen, necesitan pa nos es inutil ": Inutilis est nobis: no es pro- ra hacer mas pio para nuestro trato, no se acomoda à nues-facil el catros negocios: està mui atado à su camino rec- mino de la virtud. to, para entrar en nuestras desviadas sendas. Sap. II. 12. Y como les es inutil se determinan facilmente à

tud por lo

de-

Ad hoc enim potestas super omnes homines dominorum meorum pietati coelitus data est; ut qui bona appetunt, adjuventur; ut coelorum via largius pateat; ut terrestre regnum coelesti regno famuletur. Epistol, lib.III. Epist.LXV. ad Mauric. Aug. t.II. p.676.

SERMON TERCÉRO

dejarlo, y despues à oprimirlo; por esto dicen: » Engañemos al justo, pues que nos es inutil ": Circumveniamus justum, quoniam inutilis est nobis. Elevaos Potestades supremas; ved aqui un empleo digno de vuestro grandeza: reparad como la virtud se vè forzada à marchar por caminos estrechos; la desprecian, y la oprimen: protegedla, dadla la mano, honraos con buscarla, dilatad los caminos del Cielo, restableced ese camino real, y facilitadlo: à este fin, amad la justicia; que nadie tema en vuestro Imperio, sino los malos; que nadie espere, sino los buenos.

· La justicia tad. Què es la magestad.

Ha! Christianos, la justicia es la verdadera es la verda- virtud de los Monarcas; es el unico apoyo de dera virtud la magestad: porque ¿què es la magestad? ¿No narcas, el u- es una cierta gravedad que està en el aspecto nico apoyo del Principe, y principalmente en su exterior? de la mages. No es un esplendor penetrante, que lleva à lo intimo de los corazones un respetuoso temor? Pues este esplendor nace de la justicia, y tenemos un buen egemplo en la historia del Rey Salomon, " Este Principe, dice la Escritora, se n sentò en el trono de su Padre, y agradò à to-" dos": Sedit Salomon super solium...pro patre suo, et cunctis placuit. Ved, Señores, un Principe amable que gana los corazones de todos oga su buena gracia; pero algo mas se necesita para establecer la magestad; porque es la justicia quien la dà : oid al texto sagrado despuende n Israel, dice la Escritura, supo que el Rey n avia juzgado, y temieron al Rey, viendo que

I. Paralip. XXIX. 23.

PARA EL DOMINGO DE RAMOS. 297 n residia en el la sabiduria de Dios "(1): Su hermoso aspecto le hacia amar, pero su justicia le hace temer, con aquel respetueso temor que no destruye al amor, sino que le hace mas serio, y mas circun pecto. Este amor mezclado de temor es el que hace nacer la justicia, y con èl el verdadero caracter de la magestad.

" Amad, pues la justicia", ò Reyes, dice Conocimien la Escritura, y sabed que para esto sois Reyes, to de la ver-Pero para praeticar la justicia conoced la ver- dad necesadad; y para conocerla poneos en estado de aprenderla. Salomon poseido de un deseo imenso de ticar la jushacer justicia à su pueblo, dirige esta oracion tida. Oració Dios: " Soy, dice, ò Señor, un Principe jo- que nacia a » ven, y me falta la experiencia, que es la mon posein maestra de los Reyes": Ego autem sum puer do de un deparvulus, ignorans egressum et introitum meum. dela justicia Dirè de paso, que no juzgueis habla asi por Qual es el debilidad de animo: se presentava delante de corazon dosus Jueces con una excelsa firmeza, y yà avia de Justicia hecho conocer à los mas grandes de su Estado, resuelta è in que èl era el Señor. Pero quando habla à Dios, flexible. no se averguenza de temblar en la presencia de III.Reg.III una magestad tan encumbrada, ni de confesar su ignorancia, compañera precisa de la humanidad. Luego le pone en la boca el deseo de hacer justicia estas palabras: » Dad, pues, Señor » à vuestro siervo un corazon docil, para que » pueda juzgar vuestro pueblo, y discernir enn tre el bien y el mal": Dabis ergo servo tuo Tom. VI. Po cor

rio à los Roque hacia á seo imenso

Ibid.e.

<sup>(1)</sup> Audivit omnis Israel judicium quod judicasset Rex, et timuerunt Regem, videntes sapientiam Dei esse in co. III. Reg. III: 28.

discernere inter bonum et malum. Este corazon docil que pide, no es un corazon vacilante è irresoluto: porque la justicia es resuelta, y despues inflexible: pero nunca se fija sin que antes se aya informado, y para la instruccion pide el corazon docil. Tal es la oracion de Sandamento.

Sabiduria y lomon.

prudencia Mas veamos que le dà Dios al oir su oraque Dios le cion: » Dios diò à Salomon, dice la Escritura, dá al oirle. » una maravillosa sabiduria, y una exactisima de una y o-1» prudencia? : Dedit quoque Deus sapientiam, tra. Extensió Salomoni, et prudentiam multam nimis. Notad de corazon la sabiduria, y la prudencia: la prudencia para que hecesitan, particu-penetrar bien los sucesos; la sabiduria para po-larmente los seer las reglas de la justicia; y para lograr esPrincipes, tas dos cosas, advertid esta importante palapara conocer la verdad. bra: » Le diò Dios, dice la Historia santa, una
HI.Reg.IV. » extension de corazon como la arena del mar ":

Latitudinem cordis quasi arenam quae est in lit-

Ibid.

Latitudinem cordis quasi arenam quae est in littore maris. Sin esta maravillosa extension de corazon nunca se conoce la verdad; porque los hombres, y particularmente los Principes, no son tandichosos, que la verdad los busque directamente;
cada qual la encuentra en su interes, en sus sospechas, en sus pasiones, y la lleva segun la entiende, à los oidos del Soberano. Luego necesita un corazon dilatado para recoger la verdad
de varias partes, y donde quiera que descubra
algun vestigio de ella; y por esto añade, » Un
» corazon dilatado como la arena del mar": esto es, capaz de un por menor infinito, de las mefores particularidades, y de todas las circuns-

PARA EL DOMINGO DE RAMOS. tancias mas menudas, para formar un juicio recto y seguro. Tal era el Rey Salomon. No digamos, Christianos, lo que pensamos de Luis-Augusto; y encerrando en nuestros corazones las alabanzas que damos à su conducta, hagamos algo que sea mas digno de este lugar: dirijamonos al Dios de los Egercitos, y hagamos una oracion por nuestro Rey.

O Dios, dad à este Principe aquella sabi-Oracion del duria, aquella extension, aquella docilidad mo- Predicador desta, pero penetrante que deseava Salomon. Se- por el Rey ria, o Dios eterno, pedir sobrado para un hom- de la ciencia bre, el suplicaros que el Rey nunca fuese en- divina. Recgañado: es el privilegio de vuestra ciencia no titud de coestar expuesto al engaño; pero haced que la Monarca. sorpresa no le venza, y que su gran corazon nunca se mude, sino para ceder à la verdad. O Dios! haced que la busque: Dios mio, haced que la encuentre; porque quando sepa la verdad, le aveis formado un corazon tan recto que pada tendrà que temer la justicia.

Señor, V.M.sabe las necesidades de sus pue-Discurso al blos, y que las cargas que sufren exceden à sus Rey convifuerzas: à V. M. se le proporciona hacer algu- aliviar à sus na cosa ilustre y grande, que excede el destino pueblos, y á de los Reyes sus predecesores: sea V. M. fiel à no poner Dios, y no ponga con sus pecados obstaculo a con sus pecados impecados impecados impecados impecados impelas cosas que se preparan: exalte V.M. la gloria dimento á de su nombre, y la del nombre Frances à tanta las grandes elevacion, que no le quede que desear otra cosa cosas à que es destinado que la felicidad eterna. I see the a title of the second of the person of the second of the

The V the well with a street of the land

6. 4. 6

# SERMON QUARTO

# PARA EL DOMINGO DE RAMOS, PREDICADO A PRESENCIA DEL REY,

SOBRE LA JUSTICIA.

ORIGEN DE LA JUSTICIA ENTRE LOS HOMbres. Obligaciones comunes que impone à todos: obligaciones particulares que prescribe à los que, manejan la sur toridad publica. Desordenes casi universales que el propie interes causa en el mundo. Cuidados y precauciones que los bombres, y particularmente los Grandes, estan abligados à tener para conocer bien la vendad. Caridad y condescendencia que defemos tener unos con orros. Clemencia que las Principes deven manifestar en el egercicio de la justicia, a en el alivio de la miseria.

Exulta satis, filia Sion; jubila, filia Terusalem: Bece Rex tuus venit tibi justus et salvator.

Alegrate, Jerusalem, porquestieno para tì tu Rey

bondad dos calidades divinas unidas en JesuChris



Sta Profecia se refiere claramente à la entrada que hace ou al Salvador de las almas au de Ciudad de Jerusalem. Parecellebrar el Profeta dignamente al triunfo de este Rey de la Glarai e la los dos grandes olas

esto es, que junta en si , para eterna felinidad del genero humano, estas des calidades recina-

SER-

I 2

PARA EL DOMINGO DE RAMOS. deramente reales, ò mejor dirè verdaderamente divinas, la justicia, y la bondad.

El rumor de las aclamaciones que hace re- der y apoyo sonar el pueblo Judio en honor de este Rev Justo y Salvador, me convidava à hablaros en este dia de aquel poderoso apoyo de las cosas to de la bone humanas, quiero decir de la justicia, y manifestaros a como deve ser, con el necesario temperamento de la bondod, y de la clemencia.

De todos los asuntos que he tratado, este me parece el mas util; mas no puedo disimularas que por su importancia me asusta, y con su gravedad casi me oprime; porque aunque la justicia sea necesaria à todos los hombres, y deva formar su imutable ley, es cierto que encierrà en particular las principales obligaciones do se siente de las personas mas importantes. No ignoro, el Predica-Señores, con que atencion, respeto, y temor, dor á hablar de esta virse deve, no solo tratar, mas aun mirar quanto tud delante tiene relacion à ellas, aunque sea de lejos y en de un Mogeneral. Pero Señouda presencia de V.M. que deveria asustarme en este discurso, me trampie equitativo. liza y alienta. Mientras que la Europa toda admira la justicia de V.M. que es el mas firme cimiento sobre que descansa el mundo, no conocerian los vasallos de V. M. la felicidad que disfrutan en aver nacido en el tiempo de su imperio, si temiesen hablar delante de su Monarca, de una virtud que forma su gloria, y su mas poderosa inclinacion. Confesarè sinembargo, que si ocupase otro lugar donde me fuese permitido reglar mis palabras por mis deseos, tendria mas satisfaccion en formar panegiricos que

Justicia, pode las cosas humanas: temperamen dad y de la clemencia que necesita

Principales obligaciones. de las personas mas importantes, contenidas en la justicia Ouan anima



en proponer instrucciones: pero como el sitio en que me hallo me avisa, que devo enteramente mi voz al Espiritu Santo, que me abre la boca, referire oy no mis pensamientos, sino sus preceptos, con la secreta satisfaccion, de que al pronunciar sus divinos oraculos en calidad de Predicador, tributare en mi corazon un profundo respeto à la justicia de V. M. en calidad de vasallo. Pero à que es detenerme: afirmado en este pensamiento, acudo donde me llama este Espiritu omnipotente; y recurro antes al mismo para pedirle sus luces por la santa interaction de la Santisima Virgen.

AVE MARIA:

Efectos y ventajas de la justicia.

Uando nombro la justicia, nombro al mismo tiempo, el lazo sagrado de la sociedad humana, el freno necesario de la licencia, el unico fundamento de la tranquilidad, el equitativo temperamento de la autoridad , el favorable apoyo de la sugecion. Quando reyna la justicia, ay fé en los tratados, seguridad en el comercio, limpieza en los negocios, y esden en la policia: la tierra està sosegada y aut el Cielo, por explicarme asi, nos alumbra con mas agrado, y nos envia mas dulces influencias. La justicia es la virtud principal, y ch co adorno de las personas publicas, y particulas res: manda en unos, y obedece en otros: encien za à cada uno en sus limites ; y opone una mun endla invencible à las violencias, y à lau des sas. Y no sin razon la da el Sabio la giolitica sostener los tronos, y afirmar los imperios su

PARA EL DOMINGO DE RAMOS. 202 en efecto no solo es la que afirma el de los Principes sobre sus vasallos, sino tambien el de la razon sobre las pasiones, y el de Dios sobre la Prov. XVI. razon misma; Justitia firmatur solium.

Manifestemos oy à esta reyna de las virtu-des en esta Catedra real, ò mejor dirè, en este na de las vir Pulpito Evangelico y divino, donde Jesu Christudes morato, que por el Profeta Joel es llamado » Doc- les. » tor/de la Justicia "; enseña las maximas de Joel II. 23. ella à todos: Dedit vobis Doctorem justitiae.

Pero si la justicia es la reyna de las virtu- Tres excelen des morales, no deve presentarse sola: asi la tes virtudes vereis en su trono servida, y cercada de tres que son coexcelentes virtudes, que podemos llamar sus cipales Miprincipales ministros, y son la constancia, la nistros. prudencia, y la bondad.

La justicia deve ligarse à las reglas: de otro Caracteres modo es desigual en su conducta: deve conocer que la son lo verdadero, y lo falso en los hechos que se le mo la consexponen; sino serà ciega en su aplicacion; y tancia, la pru en fin deve moderarse algunas veces, y dar en-dencia, y la trada à la indulgencia; porque sino serà exce- con su consiva è insoportable en sus rigores. La constan-icurso la hacia la afirma en las reglas; la prudencia la ilus-cen perfecta tra en los hechos; y la bondad la hace tolerar y cumplida. las miserias y flaquezas: de este modo la primera la sostiene, la segunda la aplica, y la tercera la templa: y todas tres con su concurso la hacen perfecta y completa. Que es lo que espero manifestaros en las tres partes de este discurso.

### PUNTO PRIMERO.

Donde reside primeramente la jus ticia, y de donde se de-Orden que ha estableci-. do. Leyes particulares que ha dado á la criatura racional.

Advers. Marc. l. II.

CI quisiese subir hasta el origen, os diria, Senores, que la justicia se encuentra primeramente en Dios, y que de este elevado princitrama entre pio se derrama entre los hombres; sin lo que no los hombres, podriamos sostener el nombre y la dignidad de la justicia. Alli deveria manifestaros con el grado en el mí ve Terruliano, que » Aviendo hecho la divina » bondad tantas criaturas, la divina justicia las n ha ordenado, y colocado cada una en su lun gar": Bonitas operata est mundum, justitia modulata est....Omnia ut bonitas concepit, ita justitia distinxit. Luego la justicia dividiò prom. 12. p. 463 porcionalmente esos vastos espacios del mundo, señalò el lugar conveniente à los astros, à la tierra, y à los elementos, ò para descansar, ò para moverse, segun està ordenado por la ley del Universo; esto es, por la voluntad de Dios: esta misma justicia es la que ha dado à la criatura racional sus particulares leyes, de las que unas son naturales, y otras, que llamamos positivas, son formadas, ò para confirmar, ò para explicar, ò en fin para perfeccionar las luces de la naturaleza.

Amor imuà sus propias

Alli me seria facil manifestaros, que siendo tabledeDios Dios soberamente justo, govierna al mundo en leyes, prin- general, y al genero humano en particular con cipio del es- una justicia eterna; y este amor imutable que y de igual- el Universo un espiritu de uniformidad y de dad que se igualdad, que se sostiene por sí mismo en medio

PARA EL DOMINGO DE RAMOS dio de las infinitas agitaciones y variaciones de advierte en la naturaleza mudable. Despues veriamos como Amor firme la justicia desde aquella fuente celestial, se de- è inviolable rrama en nosotros para formar en nuestras al-de la equimas uno de los mas hermosos diseños de la di-leyes necesa vina semejanza: y de esto deduciriamos, que rio para imi devemos imitar, por un amor firme è inviola- tar la consble de la equidad, y de las leyes, aquella cons- midad de la tante uniformidad de la divina justicia. De don- divina justide se sigue, que todo hombre justo deve ser cia. Por què constante; pero que deven serlo mucho mas que del mundo todos los demás, los que son Jueces del mundo, y siendo por esta razon llamados en la Es- mas constan critura Dioses de la tierra, deven hacer brillar dos los deen su firmeza una imagen de la imutabilidad de mashombres aquel primer Ser, cuya grandeza y magestad Ps. XLVI. representan entre los hombres.

Mas como me propongo bajar de principios conocidos à verdades practicas, dejo estas ele- de la justivadas especulaciones para deciros, que defi- cia. Firmeza nida la justicia como todos saben, "Una vo-necesaria del hombre jus-» luntad constante y perpetua de dar à cada to. » uno lo que es suyo «: Constans et perpetua voluntas jus suum ouique tribuendi; es facil co- Inst. lib. I. nocer, que el hombre justo deve ser constante, pues la misma firmeza se halla comprendida en la definicion de la justicia.

Y à la verdad, no solo la justicia, sino tambien todas las demàs virtudes deven tener firmeza; porque por el nombre de virtud no pre- es la inclinatendemos designar algun acto pasagero, ò al- cion al bien guna disposicion mudable, sino una cosa fija y permanente, esto es un habito formado: y quien Tom.VI. ig-

tante unifor los Jueces deven ser tes que to-

Definicion

Firmeza esencial á la virtud.Qual que merece el nombre

Espiritu fir- ignora que por mas inclinacion que tengamos al me y vigoro bien, no merece esta el nombre de virtud, hasso que necedoscon aque particular.

so que necesitalajusticia ta que se aya afirmado constantemente en nuespara mante- tro corazon, y se aya arraigado enteramente, nerse con to- por explicarme asi. Pero à mas de esta firmedoscon aque za, que deve sacar la justicia del genio comun que forma de la virtud, està tambien obligada por su casu caracter racter particular; porque consiste en una cierta igualdad con todos, que pide para sostenerse, un espiritu firme y vigoroso, que no puedan balancear la complacencia, el interes, ni otra flaqueza humana; y una resolucion determinada de no desviarse nunca de las maximas justamente establecidas. Evidente es que para sostener esta igualdad, se necesita firmeza, de otro mo-Levit, XIX. do yà se declinarà à la derecha, yà à la izquier. da; se miraran los semblantes contra los preceptos de la ley; esto es, se oprimirà al debil

que no tiene defensa, y solo se temerà proceder

15.

contra el que tiene credito.

En efecto, es cierto que sino se anda con, Como aun lo que se e- paso igual en el camino de la justicia, aun lo gecuta justa-que se egecuta justamente se hace odioso. Por ce odioso, egemplo, si un Magistrado solo exagera el simente se haquando no gor de las Ordenanzas, contra los que le disse camina gustan; si un buen derecho siempre le parece con paso enredado hasta que habla el rico; si el police camino de no puede hacerse oir por mas esfuerzos que hala justicia.

ga, y se vè infelizmente distinguido del poderoso en un interes que tienen comun ; en vano se alaba este Magistrado algunas veces deliver » juzgaderebien: la desigualdad de su conducta hace que la justicia niegue por suyo, aun de que

PARA EL DOMINGO DE RAMOS. hizo segun las reglas: se averguenza de servirle solo de pretexto; y hasta que sea igual con todos, sin distincion de personas, la justicia que niega al uno, convence de una manifiesta parcialidad la que se gloria de dar à otro.

Pero ay otra razon que ha obligado à los Jurisconsultos à hacer entrar la firmeza en la justicia para definicion de la justicia; y es para oponerla mas oponerlamas à su enemigo capital, que es el interes. El interes, como sabeis, no tiene maximas fijas; sique las inclinaciones, muda con los tiempos, se tancia proacomoda à los negocios; yà es firme, yà afloja, y asi siempre varia. Al contrario, el espiritu de què el espijusticia, es un espiritu de firmeza; porque para ritu de jusser justo, es preciso entrar en el espiritu que ticia, es espiformò las leyes, esto es, en un espiritu imortal, meza. que elevandose sobre los tiempos, y los afectos particulares, subsiste siempre igual, aunque los negocios muden...

Concluyamos pues, Christianos, que la justicia deve ser firme, è inalterable: pero para dos de guarpasar à sus menores obligaciones, digamos que dar inviolahallandose el genero humano dividido en dos condiciones diferentes, esto es, entre personas publicas, y personas particulares, ay obligacion comun à unos y otros de guardar inviolablemente la justicia; pero los que la regentan, los que adsea en el todo, ò en alguna parte de la autori-ministran al dad publica, estàn obligados à mas de esto à guna parte ser firmes, no solo en guardarla, sino tambien dad publica. en protegerla, y en administrarla.

¿Quien pudiera aora manifestaros de que Qq 2 mo-

Firmeza necesaria á la al interes su enemigo capital. Incons pia del interes. Por

**Obligacion** comun à toblemente la iusticia. Obligacion de protegerla, y hacerla, en particular de la autoriSERMON QUARTO

verse con oto.

Necesidad modo, y con què artificios, embiste el interes derse de sì à la integridad de la justicia, como tienta su pumismo, para dor, debilita su fuerza, y al fin corrompe su pureza? No es negocio mui dificil, conocer, y vos y juzgar reprobar las injusticias de los demás; las vemos rectamente detestadas por un clamor universal: pero desde sus accio- prenderse uno de sì mismo para juzgar rectadificil y raro mente de sus acciones, es à la verdad el grande es este des- esfuerzo de la razon y de la justicia. ¿Quien nos prendimien- darà, Christianos, no aquel punto de apoyo fuera de la tierra, que pedia el gran Geometra de Siracusa, para sacarla de su centro; sino un punto fuera de nosotros mismos, para mirarnos con los mismos ojos que miramos à los demàs, y fijar en nuestro corazon tantos desordenados movimientos que produce el interes? ¿Què horror nos causarian nuestras injusticias, nuestras usurpaciones, y nuestros engaños? Pero ay! ¿Donde hallarèmos este punto de desprendimiento para salir fuera de nosotros mismos, y vernos con ojos equitativos con un mirar desinteresado? La naturaleza no lo dà, y no oimos à la gracia; por esto dicta en vano la razon, en vano publica la ley, y en vano confirma el Evangelio esta ley tan natural, y tan divina à un mismo tiempo: " No hagas à otro lo que no

Tob. IV. 16. » quieres que te hagan". Nadie quiere salir de Luc. VI. 31. sì mismo para entrar en esta medida comun del genero humano: aquel deslumbrado de su fortuna, no puede resolverse à bajar de su sobervia altura para medirse con nadie. Pero ; por què hablamos asi de la grandeza? Cada uno se hace grande à sus ojos, cada qual desciende de

un

PARA EL DOMINGO DE RAMOS. un Duque, y tiene razones particulares para distinguirse de los demàs.

Hablo primeramente à todos los hombres, y les digo de parte de Dios: O hombres, quien quiera que seais, y sea la que fuere la suerte que os ava tocado por orden de Dios en la gran injusticia, y division que ha hecho del mundo, yà os aya llamar en su dejado su providencia en la quietud de una vi-socorro toda privada, ò yà extrayendoos de elevada estirpe os aya cargado de grandes empleos, gran- se les toque, des peligros, y de grandes cuentas que dar; pues y no temen que vivis todos en sociedad bajo el supremo imperio de Dios, nada intenteis unos contra otros, recho de los y oid las hermosas palabras que à todos os di- demàs. rige el divino Psalmista: Si vere utique justitiam loquimini, recta judicate, filii bominum. » O hijos de los hombres, si hablais con ver-» dad de la justicia, juzgad rectamente". Permitidme, Christianos, parafrasear estas palabras, sin apartarme de su sentido literal, y deciros con David: O hombres, siempre teneis en la boca el nombre sagrado de la equidad y la justicia, en vuestros negocios, en vuestras concurrencias, en vuestras conversaciones; por todas suena este sagrado nombre; y por poco que os toquen los intereses, llamais à la justicia en vuestro socorro: pero si hablais asi sinceramente y de buena fé, si mirais las leyes como el unico asilo de la vida humana, y creeis tener razon para recurrir à este refugio comun del buen derecho y de la inocencia, quando os agravian, juzgad rectamente, y no os degeis cegar por el interes: conteneos en los limites que se os han

Iniquidad de los que no cesan de clamar á la das las leyes por pocoque atentar altamente al de-

señalado, y no hagais à otro lo que no quereis que os hagan. Porque en efecto, Christianos, ¿què cosa ay mas violenta, y mas iniqua, que gritar à la justicia, y llamar en nuestro socorço todas las leyes, à poco que nos toquen, al mismo tiempo que no reparamos de embestir atrevidamente el derecho ageno? Como si las leyes que imploramos solo sirviesen à protegernos, y no à instruirnos de nuestras obligaciones con los demàs; y que la justicia solo se huviese establecido de parapeto para cubrirnos, y no como barrera para detenernos, y encerrarnos en las reciprocas obligaciones de la caridad y de la justicia.

Dos medi-

mos obserdos.

Matth.VII. 17.

Huyamos de un exceso tan grande: procudas, y dos remos no introducir en este comercio de las copesos, apuso mui reproba sas humanas, aquella perniciosa desigualdad, y do por las sa medida doble tantas veces reprobada en las sagradas letras gradas Letras, que es la perdida infalible del la perdida in derecho, y de la justicia: dos medidas, dos baderecho yde lanzas, dos pesos desiguales; una medida granla justicia: de para recibir lo que se nos deve, otra pequequanto deve na para entregar lo que devemos; porque, coeste exceso, mo dice el Profeta, n Es cosa abominable, de-Igualdad n lante de Dios". Sirvamonos de la medidaçoque deve- mun que nos contiene con el progimo en la misvar con to- ma regla de justicia: quiero decir » Tratemos » como queremos que nos traten; y estares la Pro.XX.23. " ley, y los Profetas". Guardemos mualdad con todos; y que el pobre viva tan segura dor su buen derecho, como el rico por su crea el grande por su poder: guardemosla en to THE PARTY OF THE PROPERTY OF

PARA EL DOMINGO DE RAMOS. cosas, y abracemos con un cuidado igual todo lo que la justicia ordena.

No puedo dejar de censurar de paso el abu- Abuso coso comun, que nace de este mismo espiritu de mun de cum desigualdad, de cumplir fielmente ciertas espe- plir fielmencies de deudas, y de olvidar enteramente otras. peciesde deu En lugar de saber conocer à quanto puede al-das, y de olcanzar el agua de nuestra fuente, y despues dis-vidar entera pensarla con prudencia entre todos los canales mente otras. que devemos llenar, la hacen correr sin orden del juego toda àcia un lado, dejando lo demàs en seco. son privile-Por egemplo, son privilegiadas las deudas del giadas, mien juego: y como si sus leyes fuesen las mas san-perecer mise tas, è inviolables de todas, se pone mucho ho- rablemente á nor en ser fiel en ellas: no para no engañar, pues los mercaderes, y á los al contrario no ay verguenza en buscar cada artistas. El dia prestamos fraudulentos, sino para pagar ex- interes se ha actamente; al mismo tiempo que se deja perecer hecho nues-en la miseria à los mercaderes y artistas, que gla de justison los unicos que sostienen tanto tiempo ha ese cia. fausto, que puede llamarse dos veces engañador, y doble prestado, pues que ni lo sacais de vuestra virtud, ni de vuestra bolsa; y esa familia desolada que vuestra vanidad ha reducido à la hambre, clama venganza delante de Dios contra vuestro lujo: ò quando ay cuidado de conservar credito en ciertas cosas, por temor de que se sequen las fuentes que mantienen nuestra vanidad, se descuidan las deudas antiguas, se pierden sin compasion los antiguos amigos; amigos infelices y desgraciados, convertidos en enemigos por sus buenos oficios, que yà no se miran, sino como importunos à quienes se quiere

sugetar fatigandolos, à composiciones poco racionales, ò que se cree se les hace bastante justicia, con dejarles despues de su muerte una casa arruinada, y las reliquias de un naufragio que arrebatan las olas. O derecho! O buena fé! O santa equidad! Os llamo por testigos contra la injusticia de los hombres; pero en vano os llamo; và casi no sois entre los hombres mas que nombres pomposos, y el interes se ha hecho nuestra unica regla de justicia.

Dios del ditado, y nos enseña á retener los deplorable ticia.

Mas ò peligroso interes, Dios del mundo y Interes, de la Corte, tu eres el mas desacreditado, y el mundo y de mas inevitable de todos los engañadores, desde la Correi co- el principio del mundo no has cesado de engamo es el mas ñar, y son tan descubiertos tus embustes, que mas desacre- se han compuesto libros enteros de tus engaños. ¿Quièn no es eloquente hablando de tus artifimas inevita- cios? ¿Quien no se alaba de desconfiarse de ti? ble de todos los engaña- ¿ Y quien no cae en tus lazos, aunque todo hadores. De bla contra tì? n Recorred, dice el Profeta Jequé modo » remias, todas las calles de Jerusalem, consi-» derad atentamente, y buscad en todas sus plabienes usur. » zas, si encontrareis un hombre recta y de pados con- » buena fé. Si ay alguno que jure por mì, ditra las leyes: » ciendo: Vive el Señor: aun de este juramento estado á que » se servirà en falso" (1). Yà no se vè, ni se reduce la jus oye, ni se atiende medida alguna, quando :ee trata del menor interes: la buena fé solo es una virtud de comercio, que se observa por decencia.

<sup>(1)</sup> Circuite vias Jerusalem, et aspicite, et cousidera te, et quarite in plateis ejus, an inviniatis virum fuciemem judicium, et quaerentem fidem....Quod si etiam, Ville Deminas dixerint; et hoc falso jurabunt. Jer. V. 1. 2.

PARA EL DOMINGO DE RAMOS. cia en los regocios menores para establecer su credito, pero que no estrecha la conciencia, quando se trata de envidar un resto. Sinembargo se afirma, se jura, se pone por testigo al Cielo y la tierra; en todo se mezcla el santo nombre de Dios, sin distincion alguna de lo verdadero y de lo falso: » Como si el perjurio, den cia Salviano, và no fuese pecado, sino un mon do comun de hablar": Perjurium ipsum ser- salv.lib IV. monis genus putat esse, non criminis. En fin de Gub. Dei yà no se piensa en restituir los bienes que se han n. 14. p. 87. usurpado contra las leyes: se imaginan hacerlos propios por el habito de usarlos, y buscan por todas partes no un caudal para entregarlos, sino algun rodeo de conciencia para retenerlos: se halla el medio de atraer muchas gentes à su partido, y se hacen enlazar tantos intereses diferentes, que repelida la justicia por un concurso tan grande, y por esta cadena de intereses contrarios, si me es permitido hablar asi, » Se » vè obligada à retirarse, dice el Profeta Isaias: » cae la verdad à tierra, y no la es posible penetrar obstaculos tan grandes, ni encontrar n lugar entre los hombres (1).

En esta casi universal corrupcion que el interès ha hecho en el mundo; si aquellos que Dios ha puesto en los grandes empleos, no aplican todo su poder à sostener la justicia, seràn infinitos los fraudes, y la tierra se verà desolada. O santa reformacion del estado de la justi-Tom. VI. cia.

Quan necesario es que cada uno segun sus fuer zas, y particularmente los queDios ha puesto en los grandes empleos, pro

<sup>(1)</sup> Et conversum est retrorsum judicium, et justitia tejan altalonge stet t; quia corruit in platea veritas et aequitas non po- mente el insuis ingredi. Is. LIX. 14.

justicia. puesta la vir tud

teres de la cia, obra digna del gran genio del Monarca que Grandes di- nos honra con su presencia, ojala seas tan dignaficultades à mente concluida, como has sido sabiamente emque está ex- pezada! Nada ay, Señores, mas necesario en el mundo, que proteger cada uno en quanto pueda, el interes de la justicia: porque es preciso confesar que la virtud se vè obligada à andar por caminos mui dificiles, y que es una especie de martirio, el aver de estar regularmente à los terminos del derecho y de la equidad. El que se ha resuelto à encerrarse en estos limites. se vè tan comprimido que apenas puede valerse: no deve admirarnos que quede corto en sus empresas, el que se priva de un golpe, de màs de la mitad de los medios, quitandose los que son malos, que por lo comun son los más eficaces.

Porque ¿quien no sabe, Christianos, que Abandono las gentes Henas de intereses y pasiones, quieen que se ha-en que se ha-lla el hom- ren que todos sigan sus dictamenes? ¿Y què harà bre recto. aquel hombre tan recto, que no habla masque de Porqué gra- su obligacion? ¿Que harà, Christianos, con su dos le sacri-fria, è imporente regularidad? No es bastante fican al interes delmas suave, y flexible para manejar el favor de los fuerte. Por hombres: y ay tantas cosas que no puede hacer què el hom- que al fin es mirado como un hombre, que pabre injusto, por lo co ra nada es bueno, y que es enteramente inutili. mun saleme En esecto, oid, Señores, como hablan las genjor en sus tes del mundo en el libro de la Sabiduria: Cir-Sap. II. 19. cumveniamus justum, quoniam inutilis est nobis: " Engañemos, dicen, al hombre justo": Advertid la razon; » Porque nos es inutil e: no entra en nuestros negocios, se aparta de nuesa tros rodeos, de nada nos sirve. Y porque les es

PARA EL DOMINGO DE RAMOS. inutil determinan despreciarlo; despues le dejan perecer, sin rumor alguno, y aun le sacrifican al interes del mas fuerte, y à las diligentes solicitaciones de aquel hombre tan socorrido, que nada perdona, ni lo santo, ni lo profano, para servirnos. Pero ¿à què es detenernos mas en una cosa tan manifiesta? Es facil comprender, que el hombre injusto, que de todo se vale, que entra en todos los intentos, que pone en movimiento todas las pasiones, è intereses, estos dos grandes muelles de la vida humana, es mas activo, mas diligente, y mas pronto; y despues por lo comun, consigue mejor que el justo, que no sale de sus reglas, que solo camina à pasos contados, y solo se adelanta con medida.

Levantaos, ò Poderosos del mundo: repa- Obligacios rad como la justicia se vè precisada à marchar de los Podepor caminos estrechos; socorredla, alargadla la mano, honraos de hacerlo asi; mas es decir po- proteger la co, descargad vuestra alma, aligerad vuestra virtud. Obliconciencia protegiendola: siempre sobran negocios à la virtud para mantenerse en lo interior sostener el contra tantos vicios como la embisten; à lo me-buen derenos defendedla en lo exterior de los insultos. cho y la jus-Para esto, dice el Gran Papa San Gregorio, la venden 27 se ha dado el poder à nuestros Soberanos, pa- trabajando » ra que los que quieren el bien sean ayudados, debilmente y y se dilaten los caminos del Cielo " (1). Asi por ella. El su conciencia les obliga à sostener con teson el ma y se hasharpes v Rr 2 behington e buen and

mundo en gacion que ce mas atrevido por una

rosos del

<sup>(1)</sup> Ad hoc enim potestas super omnes homines Domino-blanda resisrum meorum pietati coelitus data est, ut qui bona appetunt, tencia. adjuventur; ut coelorum via largius pateat. Epist. LXV. ad Mauric. Aug. t.II. p.676.

buen derecho y la justicia; porque à la verdad el trabajar flojamente por ella, es venderla; y la experiencia nos manifiesta sobradamente que una resistencia mui floja, solo sirve à afirmar el vicio y hacerlo mas audaz. Los malos no ignoran que sus atrevidos empeños les atraen precisamente algunos embarazos; pero despues que han experimentado alguna ligera tormenta, que levantò contra ellos el clamor publico, piensanaver pagado lo que devian à la justicia; luegodesafian al Cielo, y à la tierra, y solo les sirves su desgracia para tomar en adelante mejor sus precauciones. Por esto se deve resistir à la iniquidad con una fuerza invencible: y podemos publicar delante de un Rey tan justo, y tan firme, que la grandeza y la magestad reside en este vigor que mantiene la justicia.

Dos elogios

Advierto dos elogios que da la Escritura al. que la Escri-Rey Salomon en el principio de su Reynado; Rey Salo- dice estas palabras: » Sentòse Salomon en el mon. Perte- n trono del Señor, en lugar de David su Padre, neciendo el n y agradò à todos? : Sedit Salomon super sotrono Real à Dios, respectium Domini, pro David patre suo, et cunctis to que esta placuit. Reparemos de paso, que el trono Real consideració pertenece à Dios, y los Reyes solo en su nomdeve inspi-parnos à los bre lo ocupan. Cosa es esta mui magnifica para Reyes. De los Reyes, y que nos obliga à reverenciarles què modo con una especie de religion; pero en la misma devèn eger-citar en au-citar en aucitar su au-toridad. mente una autoridad divina y sagrada. Mas bol-I. Paralip. vamos à Salomon: se sentò, dice la Escritura, XXIX. 23- en el trono del Señor, en lugar de David su padre, y agradò à todos: esta es la primera pin-

was in the

PARA EG DOMINGO DE RAMOS. tura que el Espiritu Santo nos hace de este gran Principe. Pero despues que huvo empezado à governar sus negocios, y que se le viò aplicado à hacer justicia à todos con gran conocimiento; la misma Escritura eleva su estilo, y habla de èl en estos terminos: " Todo Israel entendiò » que el Rey juzgava rectamente, y tentieron » al Rey, al ver que la sabiduria de Dios le » poseia para hacer justicia" (1). Su alta y hermosa persona le hacia amar, su justicia le hace temer, con aquel temor respetuoso que no destruye el amor, sino que lo hace mas moderadoi y circunspecto. Los buenos respiravan bajo su protección, y los malos temian su brazo, y sus ojos que veian à un mismo tiempo ilustrados y aplicados à conocer la verdad. La sabiduria de Dios residia en el, y el amor que tenia à la justicia le facilitava los medios de conocerla: esta es la segunda qualidad que la justicia pide, y es la que he prometido tratar en mi segunda partes

#### PUNTO SEGUNDO.

What is essent than

Ntes que Dios consumiese con el fuego del Que exacti-Cielo, aquellas abominables Ciudades, tud nos pres coyo nombre aun causa horror ; leemos en ci Genesis, que habio de esta suertet "El grito Dios guardo Contra la iniquidad de Sodoma; y de Gomop con las Ciun rra se ha aumentado, y sus delitos se han agra-» vado hasta el exceso. Bajare y vere si han morra, para n obra-

dades de Sodoma y Goinformarnos

<sup>- (1)</sup> Audivit itaque omnis Israel judicium quod Rese ju- en medio de dicasset, et timuerunt Regem, videntes vapientiam Dei este nuestras igin eo ad faciendian judicium. Hi-Reg. III. 28, ....

norancias. Dost importantes instrucciones que Dios dá en esto á los autoridad-S. Isid. Epis. 1.I. Bp. 310. p. 1 10. S.Gregor. Mor. I.XIX c.XXV. t.L

p.628.

mobrado segun el clamor que contra, ellos ha n llegado à mì, ò si sus obras son contrarias. » para averiguar lo cierto" (1). San Isidoro de Damieta, y despues el gran Papa San Grego. que están en cio, han hecho esta bella abservacion sobne est tas palabras. Augque es cierto que Dios, deté de su elevado trono, no solo descubre quanto en la tierra se hace, sino que prevee desde la eternidad quanto se desplega en la revolucion de los siglos: sinembargo, dicen estos grandes Son tos, queriendo obligar à los hombres à que con instruyan por si mismos de la verdad, y que ne crean las relaciones, ni aun el clamor publico; aquella sabiduria infinita se abate hasta decira v Bajare, y verè " para que comprendamos la exactitud con que se nos manda informarnos de las cosas en medio de nuestras ignorancias, pues que el que todo lo sabe, hace una san diligente pesquisa, y viene en persona para ver. Asi se abate el Altisimo para enseñarnos, y da cod estas palabras dos importantes instrucciones à los que estàn en autoridad. Primeramente, con decir » El grito ha llegado à mi «, les muestra · que sus oidos, deven estar siempre abiertos ; y siempre atentos à todo; pero anadiendo despues n Bajarè v verè n legienseña , que à la verdad deven oirlo todo pero deventa la autoridad no que Dios ha puesto en su juicio, el respoto de COLLEGE VILLER CONTRACTOR SERVICE

P beside details to execte, Daniel v vere

<sup>(1)</sup> Clamor Sodomorum et Gomorrhae multiplicatus est, et peccatum eorum agoravatum est nimis : Descendam et videbo utrum c'amorem, qui venit ad me, opere compleverint, an non est ita, ut sciam. Genes. XVIII. 20. 21.

PARA EL DOMINGO DE R'AMOS. po determinar nunca, sino despues de un exacto informe y un serio examen.

Añadamos, si os parece, Señores, que aun De que ne no basta recibir lo que se presenta: es menes- cesidad es. ter buscar por sì mismo, y salir al encuentro à la verdad, si queremos conocerla y descubrirla: mente para porque los hombres, y particularmente los Grantes de Grantes des, no son tan dichosos que la verdad vaya si mismos la por sì misma à buscarles de una sola parte, y verdad, y sa rectamente: no nos persuadamos que penetra to lirla al endos los obstaculos que la cercan, para subir à descubirla. la altura en que se hallan colocados, antes es En que cont menester que bagen para buscarla. Por esto di- siste la verjo el Señor; Bajare y vere, esto es, precisa que dadera prulos Grandes del mundo bagen en algun modo de esa altura, donde nada se acerca sino con teu mor, para reconocer las cosas de mas cerca, v recoger de varias partes las señales dispersas de la verdad; y en esto consiste la verdadera prudencia. Por esto està escrito del Rey Salomon: » Que tenia el corazon dilatado como la arena n del mar ": Dedit Deus Salomoni latitudinem III.Reg. IV cordis, quasi arenam quae est in littore maris: 29. esto es, que era capaz de entrar en un por menor infinito, recoger con cuidado las menores particularidades, pesar las circustancias mas menudas, para formar un juicio recto, y evitar las sorpresas.

Es cierto, Christianos, que las personas pu- Quanto cara blicas cargan terriblemente sus conciencias, y ciencias las se hacen responsables defante de Dios de todos personas pulos desordenes del mundo, sino atienden à insublicas, y se truirse exactamente de la verdad. Por effo el hacen res-

para todos y particular-

gan sus con-

Rey .

SERMON QUARTO TATAS

delante de Rey David, penetrado de este pensamiento, y desordenes de esta grave obligacion, al conocer que se accrdel mundo, cava su ultima hora, hace venir à su hijo y sucsino atien-cesor, y entre muchas graves advertencias, le truirse exac. dà esta mui considerable: » Ten cuidado, le ditamente de » ce, hijo mio, que entiendas todo lo que haces, le verdad. n y à que parte te inclinares ": Ut intelligas que el Rey universa quae fucis, et quocumque te verteris. Advertencia David dà á Como si le huviera dicho: Hijo mio, que nadie su hijo sobre se atreva à querer inclinar tu animo, ni à darte este asunto, impresiones contrarias à la verdad: entiende distintamente todo lo que hagas, y conoce todos 3. los muelles de la gran maquina que goviernas; » Para que el Señor, le dice, estè contigo, y n confirme todas sus promesas de la felicidad

Como se . ciega confian

ses sermones suos. Esto es lo que dice David al Rey Salomon aprovechò su succesor; y convendrà ver como este Prineste aviso. cipe joven aprovecha el aviso. Luego que to-Desgracia u- mò las riendas de su imperio, se puso à consinida á la al-derar profundamente que la grande y elevada de los Prin- fortuna en que se veia, estava acompañada de cipes. Peli- la desgracia, de que en aquella infinita multigros de una tud de gentes que le cercava, casi no avria uno za, ò de so- que no tuviera algun interes en sorprenderlo: brada des- Viò quan peligroso era abandonarse à una entera y ciega confianza; y viò igualmente que la Justo medio desconfianza arrojava el animo en la incertidumdos peligros bre, y cerrava de otro modo la puerta à la verigualmente dad. En esta perplexidad, y para guardar el grandes. medio entre dos peligros igualmente grandes, conociò que no avia cosa mas necesaria, que ar-

n de su Reyno": Ut confirmet Dominus univer-

PARA EL DOMINGO DE RAMOS. rojarse humildemente en los brazos de aquel que es el unico à quien nunca se entrega uno sobrado, y hizo à Dios esta oracion: "Senor y Dios " mio, vos haceis reynar à vuestro siervo en el » lugar de David mi padre, mas soy un niño » que ni sè por donde devo empezar, ni por » donde salir de los negocios": Ego autem sum puer parvulus, et ignorans egressum et introi- Ibid. III. 7. tum meum. No creais, Christianos, que hablase asi por debilidad; hablava y obrava en sus consejos con una elevada firmeza, yà avia hecho conocer à los mas Grandes de su Estado que èl era el Soberano. Pero no obstante la sabiduria y poder que tenia, veia que en la presencia de Dios, toda aquella fuerza no era mas que debilidad, y toda su sabiduria era niñez: Ego autem sum puer parvulus: Solo del Espiritu Santo espera la entrada y exito de sus empresas. Y esto con el deseo imenso de hacer justicia le pone en la boca estas palabras: » Vos » dareis, Dios mio, à vuestro siervo un cora-» zon docil, para que pueda juzgar à vuestro pueblo, y discernir entre el bien y el mal; » porque de otro modo ¿quièn podria governar » esta infinita multitud?"(1).

Bien veis, Christianos, que Salomon cono- Por que Sace el peso de su dignidad, y el cargo espantoso lomon pide de su conciencia, si se deja preocupar contra la justicia; por esto pide à Dios ese discernimien- to, y un co-Tom. VI. as the Section Election to

ă Dios el razon docil. Vicio del co

<sup>(1)</sup> Dabis ergo servo tuo cor docile, ut populum tuum razon humajudicare possit, et discernere inter bonum et malum: quis enim no. poterit judicare populum istum, populum tuum bunc multum. III. Reg. III. 9.

to, y ese corazon docil; en lo que devemos entender no un corazon incierto, è irresoluto; porque la verdadera prudencia, no solo es considerada, sino resuelta y determinada. Considerava que no solo es un vicio del animo humano el ser susceptible à las impresiones estrañas, sino tambien el embarazarse con las propias imaginaciones; y que esto no siempre es por debilidad de genio; sino que muchas veces la mismafuerza de èl hace que el hombre se empeñe mas de lo que deve en sostener sus opiniones, sin: querer abandonarlas. » El necio no recibe las » palabras prudentes, sino le hablais conforme » à lo que tiene en el corazon" (1). De aqui nace que mirando con temblor los excesos en que las violentas preocupaciones empeñan muchas veces à los mejores entendimientos, pide à Dios un corazon docil; esto es, si lo sabemos entender, un corazon tan grande y elevado que nunca ceda, sino à la verdad; pero que la ceda en qualquier tiempo que llegue, de qualquier parto que venga, y en la forma que se le presente.

Nada ay Por esto, Christianos, no ay cosa mas hermas hermo- mosa en las personas publicas que un oido. so en las per siempre abierto, y una audiengia facil: esta es sonas publi- una de las principales partes de la felicidad del cas, que una audiencia fa mundo: bien la avia comprendide el Eclesiasticil. Quanto chiquando dijo: » Dichoso el que encontrò un contribuye a namigo fiel, y expuso su derecho à un oido del mundo, " atento": Beatus qui invenit amieum verum,

la felicidad y quan pro---pia es à ganar los cora-

<sup>20</sup>nes. Un. (1) Non recipis stultus verba prudentiae, nisi ea dixeris quae versantur in corde ejus. Prov.XVIII, 2-

PARA EL DOMINGO DE RAMOS. et qui enarrat justitiam auri audientà. En un solo versiculo juntò este grande hombre los dos ciente son consuelos mas sensibles de la vida humana; uno dos consueel encontrar sin embarazos un amigo fiel, à quien se pueda pedir un buen consejo; y otro vida humaencontrar en los negocios un oido pacifico à na. quien poder exponer todas sus razones: n El Se. Eccli.XXV. 2) fior hace al oido que oye, y al ojo que mira ": Pro.XX.12. Aurem audientem et oculum videntem, Dominus fecit utrumque. No ay cosa mas dulce, ni mas eficaz para ganar los corazones; y las personas de autoridad deven encontrar su gozo en hacer este bien à todos. La ultima determinacion de los negocios les precisa à tomar partido, y despues por lo comun à dejar uno quejoso; pero parece que queriendo recompensar la justicia de esta importuna necesidad con que los carga, les ha puesto en la mano un placer que pueden facilitar igualmente à todos, y es el de oir con paciencia, y pesar seriamente todas las razones de un corazon angustiado con la cruel pena de no ser oido.

Pero despues de aver manifestado, quanto delito de los importa que las personas publicas busquen la que obscure verdad; ¿què palabras y que voz necesitaria cen la verpara declamar contra los que intentan obscure- dad con las falsas relacerla con sus falsas relaciones? ¿A què atentais ciones que infelices, y què empeño es el vuestro? Quereis hacen à las quitar la luz del mundo, y embolver con tinieblas à los que deven alumbrar la tierra! Conce- Principes. bis malos intentos, fabricais engaños, maqui- Qual es el nais fraudes unos contra otros; y no contentos verdadero con meditarlos en vuestro corazon, no temeis el Estado. Cui

Ss 2

amigo fiel, y un oido palos mas sensibles de la

Tamaño del

.lle-

224 SOW SERMON QUARTON STATE

dar de como llevarlos hasta los oidos importantes; aun os tieularmen- atreveis à conducirlos à los oidos del Principe, teen la Cor- ha! Pensad que son sagrados, y que es profate: por què. narlos mui indignamente el llevar, como lo haceis, ò las injustas prevenciones de un ciego odio, ò las perniciosas delicadezas de un celo afectado, ò las artificiosas invenciones de unos ocultos celos. Infectar los oidos del Principe. es mayor delito que envenenar las fuentes publicas, y robar los tesoros publicos; porque el verdadero tesoro de un Estado, es la verdad en el animo del Principe. Cuidad pues, Señores, como hablais, y particularmente en la Corte. donde todo es tan delicado, è importante. En ella se cumple lo que dice el Sabio: " Las pa-» labras obscuras no se pierden en el ayre ": Sermo obscurus in vacuum non ibit. Cada qual ove, y comenta: esa burla maligna, esa satira dicha de paso, la palabra maliciosa, la media palabra que dà mucho que pensar por su obs-Euridad afectada pueden tener consequencias terribles: nada ay mas pecaminoso que el querer cubrir de nubes el asiento de la luz, ò alterar por poco que sea la fuente de la bondad, y de la clemencia.

#### PUNTO TERCERO.

Templanza la justicia.

Sap. I. 11.

Ora seria propio, manifestaros que la justicia no es siempre inflexible, y no siemsur el rigor, pre se muestra con su austero semblante; que deve egercitarse con alguna templanza, y que no ay cosa mas violenta, ni mas iniqua que el usar

PARA BL DOMINGO DE RAMOS. 325 usar de todos sus derechos en todas ocasiones:

Summum jus, summa injuria. La recta razon autontimor. que es guia de la justicia, la prescribe el que se act. IV. Scen modere algunas veces; y me seria facil hacer IV. ver, que la clemencia que templa su extremo ri-

gor, es una de sus partes principales: pero como el tiempo me estrecha supondrè, si os pa-

rece, la notoria verdad de esta doctrina, y dirè en pocas palabras à que deve aplicarse.

Primeramente, Christianos, es manifiesto, que la justicia se ha establecido para mantener mantener la la sociedad entre los hombres; y la condicion paz entre los mas necesaria para conservar entre nosotros la hombres. Su sociedad, es sufrirnos reciprocamente nuestros ciproco en defectos: de otro modo, como nuestra natura- nuestros deleza tiene tantas flaquezas, si entrasemos en el fectos, es la comercio de la vida humana con aquella auste- condicion mas necesaridad invencible que nada quiere perdonar à los ria para condemàs, seria preciso romper con todos, y que servar entre todos rompiesen con nosotros: de consiguiente nosotros la sociedad. la misma justicia que nos hace entrar en sociedad, nos obliga à sufrir muchas cosas por contribuir à esta union. Como la flaqueza comun de la humanidad no nos permite tratar unos con otros con todo el rigor, no ay cosa mas justa Colo.III. 13 que la ley del Apostol; » Sufrios reciprocamen-» te en caridad, y llevad unos la carga de otros ": Alter alterius onera portate: y esta caridad, y Galat. VI.2. facilidad que se llama condescendencia en los particulares, se llama clemencia en los Grandes, y en los Principes.

Los que estàn en elevados empleos, y tie- Quan necenen en su mano alguna parte de la autoridad saria es la condescen-

Justicia esta

dencia a los publica, no deven persuadirse que estan esenque rigen alguna parte tos de esta ley: al contrario, y es preciso decira
de la autori- selo, su propia elevacion les impone esta necedad publica. saria obligacion de entregarse menos à los resentimientos, y à sus humores; y en el empleo
en que estàn, les manda la justicia, que se consideren establecidos por Dios, para llevar esta
noble carga del genero humano, que las flaquezas inseparables de nuestra naturaleza hacen
una parte de su encargo, y asi nada le es mas necesario, que usar algunas veces de condescendencia.

No tiene la Historia cosa mas brillante que de los Reyes las acciones de la clemencia, y no veo cosa mas de Israel ce-lebrada por hermosa, que aquel elogio que recibian los sus mismos Reyes de Israel de la boca de sus enemigos: Auenemigos. divimus quod Reges domus Israel clementer stat: Quan agra- » Los Reyes de la casa de Israel tienen reputadable es la clemencia à » cion de clementes". Solo el nombre de clelos hombres mencia, parece que hace respirar mas à su que-Recompensa to al genero humano, y no puedo callar en esy perdonque deve conce- ta oportunidad lo que ha dicho un gran Reysias der un Prin-bilaritate vultus Regis vita, et clementia ejus cipe, para re quasi imber serotinus; dice el sabio Salomons gocijar la esto es » La serenidad del semblante del Prinducir los fru » cipe es la vida de sus vasallos, y su clemente tos agrada-n cia es como la lluvia de la tarden. A la letra, bles de la be es menester entender que la clemencia es lan. nevolencia agradable à los hombres, como la lluvia que III.Reg.XX viene en la tarde à templar el calor del disety. refrescar la tierra seca con el calor del Salantia Prov. XVI. no me serà permitido afiadir, que come la manana nos significa la virtud, que es la unimique أو عرا راء . PUG. .

PARA EL DOMINGO DE RAMOS. puede alumbrar la vida humana, la tarde al contrario nos representa el estado en que caemos por nuestras culpas; pues que entonces es en efecto quando declina el dia, y la razon yà no alumbra? Segun esta explicacion, el rocio de la mañana, sería la recompensa de la virtud, como la lluvia de la tarde seria el perdon concedido à las faltas; y asi nos haria entender Salomon que para alegrar la tierra, y producir los frutos agradables de la benevolencia publica, deve el Principe hacer caer sobre el genero humano uno y otro rocio, recompensando siempre à los que obran el bien, y perdonando algunas veces con generosidad à los que faltan; con tal que el bien publico, y la santa autoridad de las leves no se interesen mucho.

He dicho algunas veces, y en ciertas oca- que deve po siones; porque ¿quien ignora, que ay faltas que ner entre las no se pueden perdonar, sin hacerse complice de faltas comelos abusos, y de los escandalos publicos, y que donde se deesta diferencia deve reglarse por las consequen ve reglar. Ecias, y por las circunstancias particulares? Asi dictodel Rey no mezclemos aora las lecciones de los Princi; contra la bara costum pes sobre cosas que solo dependen de su pru- bre de los dencia, sino contentemonos con advertir las ma- desafios. En ravillas de nuestros dias, en quanto lo permite qué ocasiola modestia de este Pulpito. Si se trata de des pasion es de arraigar una costumbre barbara que prodiga bilidad. Qua desgraciadamente la mejor sangre del Reyno, y les son las faltas en que sacrifica à un falso honor tantas almas rescata el Principe das por Jesu Christo: (a) podra algun Christia- hace admi-

(a) c El Señor Bossuer indica el Edicto de Luis XIV. nanimidad sobre des desafios, dado en el mes de Agosto de 1679. perdonando



modode pen Theodosio to.

Conducta y no dejar de alabar altamente la invencible firsar del gran meza del Principe, que no se ha acobardado por el tamaño de la empresa intentada inutilmente tantas veces; que no ha avido consideracion que la corte, y que ni aun el tiempo, que todo lo muda, ha sido capaz de debilitar. Si no reflexionara el sitio en que me hallo, no podria detener mi corazon, arrastrado à dar las mayores alabanzas posibles, para celebrar la gloria de un govierno, que sostiene con tanta fuerza la autoridad de las leves divinas y humanas, y que solo quiere quitar à los vasallos la libertad de perderse. Dios que es el padre y protector de la sociedad humana, colmarà de sus celestiales bendiciones à un Rey que sabe manejar tan bien à los hombres, y sabe abrir à la virtud el verdadero camino en que ay gloria en exponerse. En tales ocasiones en que se trata de reprimir la licencia, que es la que intenta pisar las leyes mas santas, la compasion es debilidad: pero en las faltas particulares, hace el Principe admirar su gran sabiduria, y su magnanimidad, quando unas veces las olvida, y otras las descuida, quando se contenta con advertirlas, y no lleva el rigor hasta el extremo. En semejantes ocasiones, dice San Ambrosio, se sentia obligado Theodosio el Grande, à conceder el perdon que le pedian: aquel Emperador, tantas veces victorioso, è ilustre por sus conquistas, no menos que por su piedad, juzgava con Prov. XVI. Salomon, que » Es mas glorioso, y mejor do-» minarse à sì mismo, que el ganar Ciudades, n y destruir Egercitos; quando se sentia exci-

32.

PARA EL DOMINGO DE RAMOS. » tado por algun resentimiento vivo, se inclina-» ya mas à la clemencia ", dice el mismo Padre (1).

No obstante, si las personas publicas con- que los partra las que las menores injurias son atentados, ticulares esdeven usar de tanta bondad con los hombres; dos à hacer con mucha mas razon deven los particulares sa- àDios de sus crificar à Dios sus resentimientos: asi lo pide de resentimienellos la justicia christiana, y no pone limites à su indulgencia. " Perdona, dice el Hijo de Dios, mites que 27 no digo siete veces, sino hasta setenta y sie- deven a sus " te": esto es, perdona sin fin, y no pongas limites à lo que deves hacer por amor à Dios. Sè oido es este que este precepto Evangelico, apenas es oido precepto Ren la Corte; en ella las venganzas son infinitas; la Corte. Exy quando no impeliera el resentimiento, las oblitrema cegue garia à hacer la politica; se cree que es util el dad de los hacerse temible; y se persuaden à que se exponen mucho en ser sufridos. Me falta tiempo al Justicia con fin de este discurso, para combatir esta maxima que Dios pianti-christiana, que podria quizàs tolerar, si de perdonesolo deveriamos atender à los intereses del mundo. Pero, hermanos mios, nuestro gran nego- gos. cio, es sabernos conciliar la misericordia divina, Mat. XVIII es proporcionar el que Dios nos perdone, y hacer que su clemencia detenga el paso à su indignacion, que tan merecida tenemos; y como no perdona, sino à los que perdonan, y solo à este precio concede su misericordia, serà extre-Tom.VI. ma

Sacrificio gencia sin lique reusan perdonar.

<sup>(1) ·</sup> Beneficium se putabat accepisse augustae memoriae Theodosius, cum rogaretur ignoscere; et tunc proprior, erat veniae, cum fuisset commotio major iracundiae. Oracide obit. Theodos. n. 12. t.II. p. 1201.

ma nuestra ceguedad, sino pensamos en grangear aquella bondad que tanto necesitamos, y en sacrificar voluntariamente à este interes eterno nuestros intereses perecederos. Perdonemos pues, Christianos: aprendamos à ceder de nuestros intereses à favor de la caridad christiana: y no nos persuadamos que hacemos una gracia, quando perdonamos las injurias; porque si acaso es una gracia respecto de los hombres, es siempre una justicia respecto de Dios, que ha merecido este perdon de nuestros enemigos que nos pide, por el que nos ha dado de todas nuestras faltas; y no contento con averlo comprado tan bien, promete recompensarlo eternamente.

Escusar la miseria, segunda oblijusticia templada por la **C**unstancias en que es crueldad exigir una deu del sabio Ne hemias. Com pasion con los miserables, unico medio de acercarse à Dios con una entera Confianza:

Tal es la primera obligacion de esta justicia, templada por la bondad; es sufrir las flaquezas, y perdonar algunas veces las faltas. La gacion de la segunda obligacion es mucho mayor, y es la de escusar la miseria; quiero decir, que el hombre bondad.Cir- justo, no siempre ha de pedir lo que puede, y lo que tiene derecho à exigir de los demàs. Ay tiempos infelices, en que seria crueldad, y una especie de vejacion el exigir una deuda; y la da Bgemplo justicia pide que se atjenda no solo à la obligacion, sino tambien al estado del que deve. El sabio Nehemias avia comprendido bien esta verdad, quando enviado por el Rey Artaxerxes por Governador del pueblo Judio, se puso à considerar, no solo quales eran los derechos de su empleo, sino tambien quales eran las fuerzas del pueblo: " Viò que los Capitanes gene-» rales que le avian precedido en este encargo,

- 22 avian

PARA EL DOMINGO DE RAMOS. 33 I » avian atropellado mucho al pobre pueblo ": gloria solida Duces gravaverunt populum: " Y particularmente, lo que es sobrado comun, los insolen- llevar hasta » tes Ministros, lo avian destruido enteramenn te ": Sed et Ministri eorum depresserunt populum. Al ver pues, que no quedavan fuerzas al pueblo, se creyò obligado en conciencia à buscar todos los medios de aliviarlo; y lejos de imponer nuevos tributos, como avian hecho los Generales sus predecesores, ereyò que devia perdonar, como dice el texto sagrado, muchos de los derechos que devia legitimamente; Ibid. X. 18. y despues lleno de confianza en la divina bondad, que mira con ojos de padre à los que se complacen en imitar sus misericordias, le dirige desde lo intimo de su corazon esta humilde oracion: » Dios mio, acordaos de mi para el » bien, segun las grandes ventajas que he cau-" sado à este pueblo": Memento mei, Deus meus, in bonum, secundum omnia quae feci populo huic. Este es el unico medio de acercarnos à Dios con una entera confianza, esta es la solida y verdadera gloria que podemos llevar con satisfaccion hasta sus altares: y este Dios tan delicado y celoso, que prohibe à toda car- I.Cor. I.29. ne, el que se alabe en su presencia, gusta de que Nehemias, y todos sus imitadores se glorien à su vista del bien que hacen à su pueblo. No digamos mas; y creamos que los Principes de corazon grande, son mas impelidos por su gloria, por su bondad, y por su conciencia à aliviar las miserias publicas y particulares, que pueden serio por nuestras exortaciones: pero Dios

y verdadera quepodemos á sus altares. II. Esd. V 14 Ibid, 15.

Ibid. 19.

SERMON QUARTO Dios es el unico omnipotente para hacer el bien.

Poder huma cesidad insees lo que haded

'Si de esta elevada contemplacion, tiendo la no como es vista sobre el poder de los hombres, descubro mui limita- visiblemente la pobreza esencial à la criatura, y do. Desgra-cia y condicion esencial mitado; por mas grande que sea no puede hade las cosas cer muchos dichosos, y con frequencia se vè humanas. Mundo este obligado à hacer muchos miserables. Veo en . ril en bienes fin, que la desgracia, y la condicion esencial y pobre en de las cosas humanas, es ser siempre sobrado efectos. Ne- facil en obrar el mal, y infinitamente dificil en parable de la hacer mucho bien; porque como estamos enmedio de males, es facil, darles curso, y abrir-Dios es uni- les una puerta ancha y espaciosa; pero como no y en quié los bienes no abundan en esta tierra de pobreel bien abun- za y miseria, no devemos admirarnos de que la da. Por què fuente de los beneficios se aya agotado tan pressuspende al-gunas veces to. Asi el mundo esteril en bienes, y pobre en el curso de efectos, se vè obligado à vender muchas espesu munifi- ranzas, que no dejan de entretener à los homcencia. Què bres. Y esto nos hace reconocer la inecesidad ce que no ex inseparable de la criatura, y aprender à no exe perimente- igirlo todo de los Grandes de la tierram Aun mos su bon- los mismos Reyes no pueden hacer tado clibica que quieren : basta que no ignoren come da ran cuenta à Dios de lo que pueden. Mas mainemen que vemos entre los hombres comunmente de poder, y la voluntad limitedas de esse madel pongamos nuestra confianza mas arriba: melisto p en Dios està la verdadera bondado finalimie bonus , misi unus Deus. En Dios soluis hate el bien ; el solo puede, y quiere decreman

PARA EL DOMINGO DE RAMOS medida; y si algunas veces suspende el torrente de su munificencia respecto de ciertos bienes, es porque vè que no podemos llevar su entera abundancia. Miremosle pues como el unico bueno: y lo que causa que no experimentemos su bondad, es que no hacemos pruebas que sean dignas del Señor: solo estimamos los bienes del mundo, no admiramos sino las grandezas de la fortuna, sin querer entender que lo que reserva à sus hijos es, sin comparacion mas rico y mas precioso, que lo que abandona à sus enemigos.

Asi no devemos persuadirnos, que ni aun Como las so-bervias Molos Cetros y las Coronas, sean los mejores re- narquias de galos del Cielo; porque tended la vista sobre los orientatodo el Universo, y sobre todos los siglos: re- les prueban parad con què facilidad ha prodigado Dios es- Cetros y las tos regalos con indiferencia à sus amigos, y à Coronas no sus enemigos; mirad las sobervias Monarquias son los mas de los infieles Orientales: advertid como Jesu los del Cielo Christo mira desde lo mas elevado de los Cie-Quales son los al enemigo mas declarado del nombre Chris- las cosas dig tiano, sentado en el troho del Gran Constanti- nas de Dios, no. desde donde amenaza impunemente los res- sus hijos que tos de la Christiandad, que tan cruelmente ha devemos pedestrozado. Y pues Dios hace tan poco caso de lo que el mundo mas admira, aprendamos à no pedirle cosa mortal: pidamosle cosas que sean dignas de pedir por tales hijos à un tal padre. y dignas de que un padre tal las dè à sus hijos. Pedir à los pequeños cosas grandes, es insultar à la miseria: pedir al Altisimo cosas pequeñas, es envilecer la magestad. Su trono, su grandeza, su propia felicidad es la que nos quiere dar;

que aun los

SERMON QUARTO

y suspiramos por los bienes perecederos! No. hermanos mios, nada mediano pidamos à Dios; no le pidamos nada menos que à èl mismo: experimentaremos que es tan bueno como justo, y

que es uno y otro infinitamente.

Los Reyes magestad. Como deven imitar su jus ticia y su bondad.

Pero vos, Señor, que sois en la tierra imanes vivas de gen viva de aquella Magestad suprema, imitad la suprema su justicia y su bondad; para que admire el Universo en la sagrada persona de V.M. un Rey Justo, y un Rey Salvador, à egemplo de Jesu Christo: un Rey Justo, que restablece las leyes; un Rey Salvador que alivia las miserias. Esto deseo à V. M. con la gracia del Padre, del Hijo, y del Espiritu Santo. Amen.

#### FIN DEL TOMO SEXTO.



# INDICE DE LAS COSAS NOTABLES contenidas en este Tomo VI.

## A

Braham, teniendo tantos criados y una familia tan nume rosa, tomava por sì el cuidado y la obligacion de asistir à los necesitados, 112. Aquel Padre de los creyentes veia en espiritu à Jesu Christo servidor de los pobres, y al ver los pobres que eran sus imagenes, se olvida de que es Señor, ibid. Devemos imitarlo, si queremos ser hijos de Abraham, ibid.

Adam. Precipitado el genero humano en una muerte eterna por un hombre y una muger, predestino Dios un nuevo Adam, y una nueva Eva, para hacernos renacer, 81. El mismo Adam que nos perdio, y Eva que es el origen de nuestra miseria, se nos representan en las sagradas Letras, como imagenes vivas de los Misterios que nos santifican, 197. Era conveniente que Dios predestinase una nueva Eva, como tambien un nuevo Adam, para dar à la tierra en lugar de la antigua generacion que avia sido reprobada, una nueva posteri-

dad que fuese santificada por la gracia, 200.

Adorno. Para adornar un cuerpo mortal, y ese lodo colorado, trabaja casi toda la naturaleza, sudan casi todos los oficios, se consume casi todo el tiempo, y se agotan todas las riquezas, 23. Estos excesos son pecaminosos en todo tiempo. porque siempre son opuestos à la santidad christiana, à la modestia christiana, y à la penitencia christiana, ibid. No pueden sufrirse en las extremas miserias, quando cerrados los tesoros del Cielo y de la tierra, estàn reducidos à mendigar su vida con verguenza, los que subsistian con su trabajo, ibid. En estos paises miserables, se puede pensar en adornar el cuerpo, y no temblar de llevar encima la subsistencia, la vida, y el patrimonio de los pobres! 24. Es preciso dejar los vanos adornos, y vestirse de la modestia; no solo de la modestia, sino de la gravedad christiana, que deve ser como el patrimonio del otro sexo, 25. Es despreciar claramente el alma, el tener tanto amor à adornar el cuerpo, 23. Quan imposible es ser de Dios con todos estos adornos, 25.

Aduladores. Como los aduladores exteriores, se ponen de acuerdo con el que habla dentro, para impedir que el pecador atienda à su conciencia, 231. y sig. Se levantan contra los que han autorizado sus delitos, 233.

Afecto. El verdadero afecto es el que nace de la misericordia, y no de la miseria; el que corre de fuente y con plenitud, y no el que sale de si mismo y oprimido de su necesidad, 168. Su silla natural, es el corazon del Soberano, ibid.
Como se mezclan la carne y sangre en los afectos mas legiti-

mos, 266.

Aflicciones. Tres modos con que pueden dominarse las aflicciones, y con que Jesu Christo las domina en nosotros, 40. y sig. Derramando su espiritu sobre una alma agitada, calma quando quiere todas las olas, y apaciguando todas las tormentas trae la serenidad, 42. Las afficciones pueden facilmente mudar de naturaleza, segun el espiritu con que se reciben, 270. Las mismas aflicciones que afligen y consumen à los malos, purifican à los justos, 274. Quan saludables son al pecador para despertarle, è inclinarle à confesar sus pecados, 262. En el uso de las aflicciones, la fé y la piedad hacen grandes progresos, quando saben servirse de la increible ventaja de sufrir con Jesu Christo, 269. No solo nos hacen conocer nuestros delitos; sino que son tambien un fuego espiritual en que se prueba la virtud christiana, y donde se hace el hombre diguo de los ojos del mismo Dios, y de la perfeccion del siglo venidero. 264. Gozo que deven causarnos; motivo de consuelo que nos dan 274 Quando sufrimos con humildad las afficciones que Dios nos envia, damos nuestra sangre al Salvador, y nuestra resignacion nos sirve de martirio, 258.

Agustin (San): es entre todos los Santos Padres, el que mejor ha conocido la enfermedad de nuestra naturaleza,

y sig.

Alabanzas. La verguenza de las alabanzas, es natural à la vistud christiana, 218. Asi como el cuerpo tione su castidad, que la corrompe la impureza, tiene tambien el alma una integridad que puede ser violada por las alabanzas, ibid. Alabana ansiosa de ellas, que las mendiga por todas partes, de llama con infame prostituida, porque desprecia la modesta y apudan, ibid. Quan dificil es que los hombres desprecion las

alabanzas de los hombres, 222. Vivir bien y no querer que los hombres nos alaben si nos ven, es declararse enemigo de la virtud; porque nunca tienen las cosas humanas mas lamentable estado, que quando no se estima la buena vida. ibid. Si los hombres no nos alaban quando obramos el bien, caen ellos en un grande error; y si nos alaban estamos nosotros en un gran peligro, ibid. Estamos en un gran peligro, porque nuestro amor propio nos hace amar naturalmente las alabanzas, y sin pensarlo, se hincha nuestro corazon al oirlas, ibid. Padecemos peligro, porque no solo el amor propio, sino tambien el amor del progimo nos obliga algunas veces à aprobar las alabanzas que nos dan, 223. Quan peligroso es, que deviendo desear, y temer una misma cosa por diferentes motivos, el que nos equivoquemos, y al pensar atender à los demàs, nos paremos en nosotros mismos, ibid. Es facil vivir sin alabanzas, quando se rehusan; pero es dificil que no complazcan quando se dan, 223. y sig. Se niegan las verdaderas alabanzas à los que las buscan con sobrado ardor; y esto es por un cierto conocimiento de que el que ama tanto las alabanzas, no ama bastante la virtud; y no la estima como deve, pues que no juzga, que ella le basta, 224. Nunca satisfacen al hombre las alabanzas, si no logra la complacencia de decirse interiormente: Yo he hecho esto. 234. No basta el no buscar las alabanzas, el Christiano ni aun deve recibirlas quando se las ofrecen, 225. En medio de los aplausos deve sufocar aquella secreta complacencia que alaga el corazon con tanta suavidad, ibid. Que asombrados se encontrarán aquellos hombres acostumbrados à los aplausos, quando se vean sin aduladores, 232.

Alivio. Aliviar à los miserables, es el unico medio de acercarnos à Dios con entera confianza, es la sòlida y verdadera gloria que podemos llevar con satisfaccion hasta sus Altares, 331. Este Dios tan delicado y zeloso, que prohibe à toda carne, el que se alabe en su presencia, encuentra agradable que los que alivian las miserias públicas, se glorien en su presencia del bien que hacen à su pueblo, ibid.

Alma. Quando el Alma està preocupada de alguna pasion violenta al tocar algun obgeto, recibe facilmente las mismas impresiones en los demàs que se le presentan, 84.

Tom. VI. Vy

Am-

Ambicion: es tan fuerte que puede llevar sobre si sola, lo que podria hacer subsistir muchos hombres moribundos, 24.

Amen: en la lengua Hebrea quiere decir, si; pero un si activo y afirmativo que lleva consigo la tranquilidad, ò por decirlo mejor, lleva consigo todo el corazon, 173. Este amen eterno que cantan los bienaventurados en la plenitud de un amor gozoso, le devemos cantar con Jesu Christo en el ansia de un santo deseo, 174. Lo devemos cantar por nosotros mismos, y por los demàs, ibid.

Amigos. Amar à los amigos en el orden de la caridad, mas no poner en ellos la confianza, 129. Amigos infelices y desgraciados, convertidos en enemigos por sus buenos ofi-

cios, 311.

Amistad. Como la amistad solo parece que vive en la compañia del obgeto amado, quando se vè amenazada de una eterna separacion, tanto procura fijarlo en su memoria, quan-

to una ley fatal lo aparta de su presencia, 58. y sig.

Amor. Las demàs pasiones pueden mui bien hablar à los oidos, pero solo el amor tiene derecho de hablar al corazon, 79. Si el amor es ingenioso, si alguna vez produce grandes y nobles esfuerzos, es preciso confesar, que particularmente en el fin de la vida, es quando manifiesta sus mas bellas invenciones, y sus mas generosos empeños, 58. El amor es el que mueve todas las inclinaciones, y los mas secretos muelles del corazon, 165. El amor hace nuestro Dios, porque es el que le dà el imperio del corazon, ibid. Es el idolo que usurpa el imperio de Dios, ibid. Todo lo que amamos desordenadamente en la criatura, como la tributamos en nuestro amor un rendimiento de Dios, la damos tambien el lugar de Dios, 167. Para impedir esta usurpacion, es preciso que el mismo amor se someta à Dios, para que siendo nuestro gran Dies, el Dios de nuestro amor, sea al mismo tiempo el Dios de nuestro corazon, 165. El amor rendido por obligacion, y empeñado por inclinacion, dà à nuestro corazon un Rey legitimo, 164.

Solo se honra à Dios amandole, 166. El Dios de todo el Universo, se hace nuestro Dios en particular por el omenage de nuestro amor, 165. Como solo el amor profano erige en nuestros corazones todos los idolos; solo el amor santo forma à Dios sus Altares, y le hace reconocer en su Ma-

gestad, 167. Este es el unico tributo que Dios nos pide; es la señal mas esencial de su soberania, de su abundancia, y de su infinita grandeza, 166. El caracter de Dios es no exigir de nosotros, sino el amor puro; y el ofrecerle este solo regalo, es honrar su plenitud, ibid. Es preciso que Dios sea el primero en amar, no solo porque nuestra flaqueza no puede elevarse à èl, sino siendo atraida; sino porque es digno de la grandeza del primer Ser, ser el primero en amar, y anticipar los afectos con una bondad superabundante, 167. El amor verdadero tiene un no se què de grande, y de noble, que no quiere nacer sino en la abundancia, y en un corazon soberano, 167. y sig.

El atractivo del divino amor, es amar por Jesu Christo: el modelo del divino amor, es amar como Jesu Christo; y la consumacion del divino amor, es amar en Jesu Christo y por Jesu Christo, 176. Dios propone al mundo un Dios amando à Dios, para que veamos en este hermoso modelo, qual es el orden, la medida, y las obligaciones del amor santo, y hasta donde deve impelerlas la eriatura racional, 163. No huviera Dios sido amado como lo merece, si un Dios no lo

huviese amado, 171.

La extension del amor de Dios deve ser infinita, 171. Este amor pide que le degemos obrar en toda su extension; y el que lo comprime, por poco que sea, ofende su independencia, *ibid*. O es menester inundarlo todo, ò retirarse enteramente, *ibid*. Quitad los limites al amor por el amor de Jesu Christo, que no ha puesto termino al que nos tiene 170. y sig.

Arrogancia. Consejo de nuestro Dios para curar la arro-

gancia humana, 145.

Autoridad. Aquel sabe mantener su autoridad, como corresponde, que ni permite que los demàs la disminuyan, ni que ella se estienda demasiado; que la sostiene en lo exterior, y la reprime en lo interior; y en fin que resistiendose á sì mismo, hace por amor à la justicia lo que otro no podria intentar sin exceso, 285. y sig. Gusto que las personas de autoridad pueden facilitar igualmente à todos, y es el de oir con paciencia, y pesar seriamente todas las razones de un corrazon angustiado con la cruel pena de no ser oido, 323. Deven oirlo todo, pero deven à la autoridad que Dios ha pues-

to en su juicio, el respeto de no determinar nunca, sino despues de un exacto informe y un serio examen, 318. y sig. No basta recibir lo que se presenta, es menester buscar por sì mismo, y salir al encuentro à la verdad, si queremos conocerla y descubrirla, 319. Las personas públicas cargan terriblemente sus conciencias, y se hacen responsables delante de Dios de todos los desordenes del mundo, sino atienden à instruirse exactamente de la verdad, ibid.

Ayuno. Qual es el ayuno que Dios pide à su pueblo, para

serle propicio, 101. y sig.

B

**B**Autismo. Hemos sido bautizados en la muerte de Jesu Christo, en su Cruz, en sus infamias, y en sus oprobios,

130. Quan olvidado tenemos nuestro bautismo, 132.

Bien. No amemos los bienes temporales, porque si pudiesen amarse, aquel hombre que el Hijo de Dios uniò à sì, los amaria, 127. Si la hermosura, la salud, y la vida fuesen verdaderos bienes, seria permitido à los hombres furiosos, privar de ellos à sus semejantes: seria permitido al demonio quitarlos al Salvador, ibid. La santidad, la inocencia, el mismo Dios, y todos los verdaderos bienes que dà à sus siervos, no se les dan para la vida presente, sino que tienen relacion à la vida venidera, 129. Todo bien pertenece à Dios, 234.

Los bienes temporales hacen en nosotros ciertos nudos seeretos, que insensiblemente cautivan al corazon mas virtuoso en algun amor desordenado de las cosas presentes, 266. Este empeño es tanto mas peligroso, quanto, por lo comun, es mas imperceptible, ibid. Si la virtud se conserva, pierde casi toda su hermosura con la mezcla de esta liga, ibid. Al perder el hombre los bienes temporales, conoce con quantas seeretas fibras estavan ligadas à su alma las riquezas, y quanto se apartava del camino recto con este vicioso empeño, 267. Otras ventajas que saca de esta pèrdida, ibid. Sabiduria de Dios en la reparticion de los bienes, para que las mutuas necesidades formen la alianza y confederacion de los pueblos, 155.

Bienaventurados: Su vida es el complemento de la creacion, 174. Amen eterno que cantan en la plenitud de un amor go-2050, ibid.

Digitized by Google

Blassemia. Quan indigno seria permitir que se blassemase à Jesu Christo en medio de un imperio, 293.

Bondad. La divina bondad mira con ojos de padre à los

que se complacen en imitar sus misericordias, 331.

Bondad popular, que Jesu Christo nos manifiesta, 152. Què es una bondad popular, ibid.

## C

CAbellos. La naturaleza que todo lo cuida, arroja los cabellos sobre la cabeza con descuido, como un excremento superfluo, 24. Lo que la naturaleza prodiga como superfluo, la curiosidad forma una atencion, ibid. Se hace inventora è ingeniosa, para formar un estudio de una vagatela, y un empleo de una diversion, ibid. Funestos efectos de estos cuidados superfluos, 25.

Calvario. Gritos que resuenan en el Calvario; impresion

que deven hacer en nuestros corazones, 57.

Expectaculo admirable que se presenta à nuestra vista en los tres erucificados, 248. Terrible discernimiento, y espantosa diversidad con que sufren los tres pacientes, *ibid*. Tres principales verdades que nos enseñan estos tres pacientes, 249.

Camino. Lo que hace el camino del Cielo tan estrecho, es que la verdadera virtud por lo comun es despreciada, 295.

Cananea: pintura viva que nos presenta del amor de las

ma dres à sus hijos, 35. y sig.

Cantico, el cantico de los deleites mortales, es un lenguage barbaro, 174. Cantico de la nueva alianza que devemos cantar en honor del hombre nuevo, ibid.

Caridad. La caridad es el nuevo vino de la nueva ley, que alegra el corazon del hombre, y del que deve estar embriagada el alma de los fieles, 80. Nuestros festines son tristes, porque nos falta este vino, y asi encontramos tan poco gusto en el celestial alimento de la santa palabra de Dios, ibid. Sin la caridad està desnuda el alma, 101.

La caridad es fecunda, es una Madre, 204. Los empeños de la caridad, y la santa inquietud que la agita por la salvacion de los pecadores, se compara en las Escrituras à los delores del parto, 206.

Caridad fraterna. Jesu Christo nos impone la ley, nos ha-

ce conocer el efecto, y el espiritu de ella, 98. La ley de la caridad, es la obligacion de hacerla; el espiritu de la caridad, es el modo de egercitarla; y el efecto de la caridad, es que el progimo quede socorrido, ibid.

Carne. De donde viene la corrupcion que contrae la car-

ne en las generaciones comunes, 73.

Cathecumenos: estavan con los fieles, para oir la predicacion y el principio de las oraciones, 219. Al llegar à los misterios sagrados, esto es, à la accion del sacrificio, el Diacono despachava à los Cathecumenos, y cerrava la puerta de la Iglesia, ibid.

Cetros. Devemos persuadirnos que ni los Cetros, ni las Coronas son los mejores regalos del Cielo, 333. Con què facilidad prodiga Dios estos regalos à sus amigos, y à sus enemigos, ibid.

Cielo. Como se ama en el Cielo, 173.

Christiano. El Christiano es un hombre transportado de la tierra al Cielo, 130.

De las heridas del Salvador han nacido los Christianos; los ha producido à una nueva vida entre sus inexplicables dolores, 250. La gracia que los santifica y el espiritu que los reengendra, ha corrido sobre ellos con la sangre de sus venas cruelmente rasgadas, *ibid*. Quan indigno es que siendo hijos de sangre, y de dolores, piensen salvarse entre las delicias, 256. Ceguedad de los que pretenden salvarse, sin llevar impreso el caracter del Salvador, 257.

Toda la obligacion del Christiano, es darse à Dios por amor del Verbo encarnado; darse à Dios à egemplo del Verbo encarnado; y darse à Dios por el camino y mediacion del Verbo encarnado, 163. El que no quiere vivir como Jesu Christo, no quiere ser Christiano, 252. El Christiano deve à imitacion de Jesu Christo, adorar en todo los decretos de Dios, yà castigue, ò yà consuele, 172. Con què espiritu se deve abrazar y adorar la voluntad de Dios, 172. y sig. A imitacion de nuestro egemplar, devemos obstinarnos santamente por mas dejados y abandonados que estemos, arrogemonos con confianza en las manos de Dios, entre aquellas manos que nos castigan, que nos azotan, y que nos repelen, para atraernos mas, 175. y sig. Si no basta nuestro corazon para hacer un sacrificio semejante, tomemos el corazon de un Dios en-

carnado, de un Dios oprimido, de un Dios abandonado, y con toda la fuerza de este divino corazon, perdamonos en el abismo de un amor tan santo, 176. La persecucion que sufre el justo, es una prueba, el abandono un atractivo, y el descuido una gracia, 175.

Christianismo. El gran misterio del Christianismo, es aver querido Dios asemejarse à los hombres, para imponerles la

ley de que procuren asemejarle, 250.

Circuncision. La vida christiana deve ser una continua circuncision, 133. No pregunteis que es lo que se ha de hacer, empezad cortando alguna vanidad, y este primer corte os darà luz para los demàs, ibid. Tener la Cruz de Jesu Christo en el corazon, y ella harà una perpetua circuncision, hasta que al fin nos reduzca à la pura sencillez del Christianismo, ibid.

Clemencia. Aquella caridad y facilidad que se llama condescendencia en los particulares, se llama clemencia en los Grandes y en los Principes, 325. Solo el nombre de clemencia, parece que hace respirar mas à su gusto al genero humano, 326. La clemencia es tan agradable à los hombres, como la lluvia que viene en la tarde à templar el calor del dia, y refrescar la tierra seca con el ardor del Sol, ibid.

Colera: de quanta gloria es dominarla, 328.

Comercio. Dos especies de comercio entre los hombres, uno de necesidad en que nos prestamos lo que nos falta; otro de amistad y benevolencia, para dividir con nuestros amigos lo que poseemos, 155. Ventajas que hallamos en estos dos comercios, ibid. El comercio entre el Cielo y la tierra restablecido por el misterio de la Encarnacion, 154.

Complacencia. La que exige de nosotros la soberanía de nuestro Dios, es una aceptacion, un consentimiento, un sì eterno, no de los labios, sino del corazon, à sus adorables voluntades, 173. Si nos deja, si nos persigue, si nos oprime, siempre le devemos la complacencia, sin fin, y sin diminucion,

175.

Compasion. Nos es necesaria para imitar à nuestro gran Pontifice, 109. El costado abierto de Jesu Christo nos enseña la compasion, 110. Compadecerse de Jesu Christo y de los que sufren son las dos unicas fuentes de las gracias, 99. La primera es verdadera fuente, la segunda es como un arroyo que se forma de aquella, ibid. En las ocasiones en que se tra-

344

ta de reprimir la licencia, que es la que intenta pisar las leyes mas santas, la compasion es debilidad, 328.

Compuncion. Compunciones falsas è hipocritas, que engafian à la conciencia con la imagen de un dolor superficial, 9.

Concupiscencia, la que se mezcla en las generaciones comunes, corrompe de tal manera la materia que se junta para formar nuestros cuerpos, que la carne que de ella resulta, contrae una corrupcion necesaria, 73.

Condescendencia. Quan necesaria es à los que estàn en elevados empleos, y tienen en su mano alguna parte de la auto-

ridad publica, 325.

Condicion Dos condiciones opuestas tienen por escollo de su salvacion las mismas extremidades, las primeras fortunas, y las ultimas, 103. Unos por la presuncion, y otros por la desesperacion, llegan al mismo fin de abandonarse enteramente al vicio, ibid. En ambos estados se ama la sociedad, se descuida el alma y se olvida à Dios, ibid. Ley de la justicia divina para quitar los extremos igualmente peligrosos de estos dos estados, 104.

Confesion. Qual deve ser el estado del pecador, quando confiesa sus pecados, 17. Deve buscar el confundirse à si mismo, ibid. Si encuentra un Confesor que con la eficacia de sus palabras lo impela al abismo de su nada, arrojese hasta el centro de ella, ibid Si le habla con blandura, piense que solo su dureza le obliga à esta indulgencia, y confundase mas de encontrar tanta misericordia à tanta ingratitud, 17. y sig. Antes de confesar nuestros pecados, devemos afligirnos de nuestros desordenes; al confesarlos devemos avergonzarnos de nuestras flaquezas; y despues de averlos confesado, devemos todavia temer nuestros peligros, y todas las tentaciones que nos amenazan, 3. Muchos piensan en confesarse para acallar las murmuraciones de la conciencia, y no para curar las llagas de ella ; se confiesan mas para librarse de los pensamientos que los importunan, que para descargarse del peso que los oprime, 8. Quales son los pecadores que se confiesan sin utilidad, 2.

Consianza; razon de ponerla en Dios solo, 332. Qual es el unico medio de acercarnos à Dios con una entera confianza, 331. Quan peligroso es abandonarse à una entera y ciega confianza, 320.

Con-

Confusion, es un juicio equitativo dado por la conciencia, con el que aviendo violado el pecador lo que ay de mas santo, despreciado lo mejor que ay, y faltado à lo mas benefico, es juzgado indigno de parecer, 12. Qual es el motivo de esta sentencia, ibid. Este estado de confusion es devido à los pecadores sobervios, que no contentos con escusar sus delitos, aun se atreven à defenderlos, 18.

Conquista. No se puede conservar mucho tiempo à Jesu Christo su conquista, mientras el hombre deja adular su vanidad con esas infelices conquistas, que le arrancan las almas que ha redimido, 25. Ay mas de una especie de conquistas, y no todas son sangrientas, 169. y sig. No todas son en paises estraños, 170. No ay cosa mas ilustre que hacer una conquista en el propio estado, y ganar los corazones, ibid.

Conquistadores. Quando Dios quiere formar Conquistadores, hace marchar à su frente su espiritu de terror, para ate-

morizar los pueblos que quiere sugetar, 281.

Consuelo. Encontrar en las angustias un amigo fiel à quien pedir consejo, y en los negocios un oido pacifico à quien poder exponer todas sus razones, son los dos consuelos mayores de la vida humana, 323.

Contricion. La contricion verdadera lo destruye y trastorna todo; por què, 9. Los pecadores buscan sus sentimientos en sus libros, y toman de memoria su acto de contricion, 8. Sacan de su memoria las palabras que la expresan, ò la imagen de los sentimientos que la forman; las aplican, por explicarme asi, sobre su voluntad, y piensan estar contritos de sus culpas, ibid. Quebrantar en la presencia de Dios nuestros corazones, de modo que se destruya quanto encierran, 10. y sig.

Conversion. Devemos renunciar sencillamente y de buena fé todos los empeños, todas las alianzas y todas las palabras dadas contra nuestras primeras obligaciones, 10. Tres caracteres de las falsas conversiones, 3. Ilusion que cada dia nos manifiesta las falsas conversiones, 2.

Corazon. Ay dos corazones en el corazon humano, 5. El uno no sabe los pensamientos del otro, y muchas veces mientras el uno se complace en el pecado, el otro contrahace tan bien al penitente, que el mismo hombre no se conoce, miente à su propia Alma, y à su propia conciencia, ibid.

Tom. VI.

Digitized by Google

Como es Dios, el Dios de nuestro corazon, 165. Saca el hombre de su propio corazon con que pagarle, amandole, 166. La mas pequeña mota, es mui grande en el corazon, 171. Pureza y desprendimiento necesarios para unir nuestro corazon al de Jesus, y hacerlo con el suio una victima de santo amor, 179. No permitirle ni aun un suspiro, ni aun alguna complacencia, ibid. Quanto merece Jesu Christo que nos resolvamos à esta entera desnudez de un corazon Christiano, ibid. Violencia que siénte quando queremos arrancarlo de lo que ama, ibid. Quando sufrimos con humildad las aflicciones que Dios nos envia, damos nuestra sangre al Salvador, 258.

Estraña depravacion del corazon humano, que rehusa imitar à Dios en las cosas en que se le propone por modelo, y solicita remedarle en lo que quiere ser unico è inimitable, 142. Es preciso apagar en el corazon hasta la menor chispa del amor desordenado, porque aun se presenta en ella la llama entera y viva, 179. Degoslar delante de Dios este corazon profano, para poner en su lugar un corazon Christiano, ibid.

Qual es el corazon docil, 298. Un corazon contrito y humillado con la memoria de sus culpas, es un gran sacrificio à Dios, y una oblacion de buen olor, mas agradable que todos los perfumes, 261. Qual deve ser el corazon de todos los que representan à Dios, 168. Qual es el medio mas suave y mas eficaz de ganar los corazones, 323.

Corte. Se deve cuidar del como se habla particularmente en la Corte, donde todo es tan delicado è importante, 324. En la Corte son infinitas las venganzas; y quando no las impeliera el resentimiento, las obligaria à hacer la politica, 329.

Coras humanas. Nunca tienen las cosas humanas estado mas lamentable, que quando no se estima la buena vida, 322.

Creacion. El cumplimiento de la Creacion, es la vida de los Bienaventurados, 174. Somos el principio de ella, devemos pues empezar lo que se consumarà en la vida venidera, ibid.

Cristura, pobreza que le es esencial, 332 La prueba mas clara de la pobreza esencial à la criatura, es verse obligada por su necesidad à pedir à los que la aman otra cosa que su amor, 166. No es mas que un arroyo que deve bolver à su fuente; por sì misma nada posee, solo deve buscarse en su principio, 237.

Digitized by Google

Criatura irracional. La criatura insensible, la privada de razon, no tiene corazon para amar à su Dios, ni inteligencia para conocerle; todo lo que puede, es presentarse por si misma à nosotros, para que la conozcamos, y nos haga conocer à su divino Autor, 177. No puede ver, pero se manifiesta; no pude amar; pero nos estrecha à ello; y no nos permite ignorar ese Dios que ella misma no entiende, ibid.

Cruz: de ella, y de las heridas de Jesu Christo devemos sacar una saludable tristeza, que destruya en nosotros todo el amor del mundo, que disipe todo su brillo, y nos haga llevar un luto eterno de nuestras vanidades pasadas, en los amargos pesares de la penitencia, 40. Al recibir à los pobres y en remediarlos, nos aplicamos la Cruz, y participamos de ella, 216. Què deve hacer en nosotros la Cruz de Jesus, 39. Si sentimos sus dolores, ya no puede tener el mundo dulzuras para nosotros, ibid. Quan dichosos son los que la ignominia del Salvador ha hecho ridiculas las vanidades, y que sus clavos han fijado su Cruz de tal modo, que ya no pueden levantar las manos, ni estender sus brazos, sino al Cielo, 40. La Cruz del Salvador es el cercenamiento de las pasiones, 112. Muchos estàn en la Cruz mui distantes del Crucificado, 273. La Cruz es gracia para unos, y venganza para otros, ibid. La Cruz que si queremos nos es una prenda segura de miserieordia, puede por nuestra malícia convertirse en instrumento de venganza, 270.

Cuerpo. Mezcla de impureza que la concupiscencia hace pasar à los cuerpos en las generaciones comunes, 73. El Salvador ha santificado nuestros cuerpos, para que los respetasemos, 95. Ha derramado su Sangre sobre ellos, para que los tengamos limpios de toda mancha, y los consagrò para ser Templos vivos de su Espiritu Santo, ibid.

## D

DEbilidad. Nuestra debilidad no puede elevarse à Dios, sino siendo atraida, 167.

Delicadeza. Ya se ha formado un arte de la delicadeza, aun se afecta mas de la que se siente, 256. Ay un cierto aire de calidad en distinguirse del vulgo, por un escrupuloso cuidado de evitar hasta la menor incomodidad: como que

Xx 2

manifiesta esto, averse criado en un cierto espiritu de grandeza, 257.

Deleytes. El càntico de los deleytes, es un lenguage bar-

baro, que aprendemos en este destierro, 174.

Delito. El colmo del delito, es la audacia de escusarlo; y la presuncion de defenderlo, 16. Los delitos comunes son

los que atraen las grandes venganzas, 115.

Deposito. Tenga eada uno un deposito, ò tronco en su casa para poner el dinero, conque pueda socorrer à los pobres, 105. Este deposito deve estar colocado en el lugar donde se retira cada uno à orar, y siempre que entre à hacer oracion, empiece depositando su limosna, 105. y sig. El que asi lo hiciere, le servirà el deposito de armas contra el diablo, porque el lugar donde està depositado el dinero de los pobres, es inaccesible à los demonios, 106.

Derecho. Es una especie de martirio, el aver de estar regularmente à los terminos del derecho, y de la equidad, 314.
Quan comprimido se vè, el que ha resuelto encerrarse en estos limites, ibid. Impotencia en que se encuentra reducido el
hombre recto, ibid. Porque es inutil, se le desprecia facilmente; despues le dejan perecer sin rumor alguno; y aun le sa-

crifican al interes del mas fuerte, 314. y sig.

Desafios: costumbre barbara, que prodiga desgraciadamente la mejor sangre del Reyno, y sacrifica à un falso honor tantas Almas rescatadas por Jesu Christo, 327. Elogio de Luis XIV. por aver reprimido esta costumbre con su Edic-

to del año 1679. 328.

Desconjianza. La desconfianza arroja el animo en la ineertidumbre, y cierra de otro modo la puerta à la verdad, 320.
Nada es tan preciso para guardar el medio entre estos dos paligros igualmente grandes, de una ciega confianza, y de la desconfianza, que arrojarse humildemente en los brazos de aqueque es el unico à quien nunca se entrega uno sobrado, 3 20. y sig.

Deseo. Dios ama sobre todo la sencillez, y la reunion per-

fecta de todos nuestros deseos à su ser solo, 267.

Desprendimiento. Desprenderse de si mismo para juntare rectamente de sus acciones, es el grande esfuerzo de la justicia, 308. Nadie quiere salir de si mismo para proprie trar en esta medida comun del genero humano: no hagan a esta lo que no quieres que te hagan, ibid.

Digitized by Google

Deuda. Abuso comun de cumplir fielmente ciertas especies de deudas, y de olvidar enteramente otras, 311. Ay tiempos infelices en que sería crueldad, y una especie de vejacion el exigir una deuda, 330. La justicia pide que se atienda no solo à la obligacion, sino tambien al estado del que deve, *ibid.* Prueba que nos dà de esta verdad el egemplo del Sabio Nehemias, *ibid.* y sig.

Dignidad Real. No solo estàn establecidos por las leyes de Dios los derechos de la dignidad Real, sino tambien es un efecto de su providencia la eleccion de las personas, 280.

En que consiste toda la ciencia del reynar, 285.

Dios: su perfecta unidad le hace infinito, incomunicable, y unico en todo lo que es, 194. Es el unico sabio, el unico dichoso, unico en su Magestad, inaccesible en su Trono, è incomparable en su poder, ibid. Como Dios es el principio universal, y el centro comun de todas las cosas; como es el Tesoro del Ser, y lo posee todo en sì mismo en la infinidad de su naturaleza, deve estàr lleno de sì mismo, solo deve pensar en sì, y ocuparse de sì mismo, 236. Es unico en su grandeza, y nada ay que le iguale, 183. Se basta à sì mismo, porque todo lo encuentra en la abundante grandeza de su unidad, 155. A nadie necesita para poseer todos los bienes, porque todo lo junta en su propia esencia, ibid. A nadie necesita para el deleyte de gozar, que gusta perfectamente en sì mismo, ibid. Entre los infinitos medios que tiene de establecer su gloria, el mas eficaz de todos, està precisamente unido con la bajeza, 185. Nunca puede elevar mas su grandeza, que quando se abate y humilla, ibid.

No tiene otra ley, sino la de su voluntad absoluta, 142. Siendo soberanamente justo, govierna el mundo en general, y al genero humano en particular con una justicia eterna, 304. Este amor imutable que tiene à sus propias leyes, es el que hace ver en el Universo un espiritu de uniformidad, y de igualdad que sostiene por sì mismo en medio de las infinitas agitaciones y variaciones de la naturaleza mudable, 304. y sig. Es el primer principio y motor universal de todas las cria-

turas, 165.

Sus consejos abrazan en su orden toda la universalidad de las causas, 282. El privilegio de su ciencia, es no estar expuesta à engaño, 299. Todos los corazones le hablan, y pa-

. ra

ra el nada tienen secreto las conciencias, 284. Desde su elevado trono, no solo descubre quanto en la tierra se hace, sino que prevee desde la eternidad quanto se desplega en la revo-

lucion de los siglos, 318.

El nombre de Dios, es nombre de Rey, 164. Es verdadero Soberano, 168. El Señor de los Señores, nada ay que le sea superior, 183. Es el Soberano grande, pero solo es Soberano, porque domina todo lo demàs, 194. No sufriendo nada que le iguale, deja tan inferior à sì todo lo que pudiera serle igual, que èl mismo se forma una soledad, por la singularidad de su excelencia, ihid. Su infinita Magestad, no se parece à las cosas humanas, que siempre tienen algun flaco, y lo que por una parte se exalta se abate por otra, sino que por todos lados es igualmente fuerte, è inaccesible, 195.

Su naturaleza es fecunda, y produce desde la eternidad à su Hijo natural, igual y consubstancial à su Padre, 204. Su caridad es tambien fecunda, y de èl hemos nacido los fieles

con todos los hijos de adopcion, ibid.

Caridad imensa de Dios para con nosotros, 211. Motivos Ilenos de amor, que le inclinaron à darnos à su Hijo unico, 162. Quando nos diò à su Hijo unico, nos abriò su pecho y corazon, y despues que su divina liberalidad abriò asi su corazon, es preciso que todo corra sobre nosotros con abundancia, '157. Quan digno es de un Dios el hacerse amar de su criatura, 165. Es digno del primer Ser, ser el primero en amar, y anticipar los afectos con una bondad superabundante, 167. Su corazon tiene una extension infinita, siempre està dispuesto à anticipar à todos los corazones, y mas empeñado en dar por los excesos de su misericordia, que los demàs en pedir por los excesos de su miseria, 168. Se enoja con nosotros como un buen Padre, que en medio de los sentimientos mas vivos de una justa indignacion, no puede olvidar sus misericordias, ni detener los efectos de su ternura, 197.

Solo en Dios està la verdadera bondad, solo en Dios abunda el bien, 332. El solo quiere derramarlo sin medida, ibid. Si algunas veces suspende el torrente de su munificencia respecto de ciertos bienes, es porque vè que no podemos llevar su entera abundancia, 333. Lo que causa, que no experimentemos su bondad, es que no hacemos pruebas, que sean dignas del Señor, ibid. Como es rico en bondad, es magnifico en

regalos, 211. En Dios un beneficio, es una promesa, una gracia, y un empeño para un nuevo don, 157. Nada le podemos dar, aunque todo se le deve, 166. De su propio corazo n nace con que pagar, amandole, ibid. El caracter de Dios es no exigir de su criatura, sino que le adore con un santo amor, ibid.

Dios es tan bueno, como justo, y es uno, y otro infinitamente, 334. Bajo el imperio de un Dios tan bueno como el nuestro, nada tiene que temer la inocencia; y le es tan natural el ser benefico con sus criaturas, que nunca haria mal à

nadie, sino le forzàran à ello los delitos, 262.

Ay cosas en que Dios nos permite, que le imitemos; y otras en que nos lo prohibe, 141. Quales son los atributos en que Dios no es celoso de que procuremos asemejarle, y aun nos manda que le imitemos, ibid. Nos permite que seamos Dioses en la imitacion de su santidad, de su justicia, de su paciencia, y de su misericordia siempre benefica, 142. La semejanza, que le causa tantos celos, es quando queremos parecerle en el honor de la independiencia, tomando nuestra voluntad por ley soberana, ibid.

Divisiones. Dios por una justa venganza, al ver que reusamos unirnos à su soberana bondad por un afecto cordial, nos hace sentir las desgracias de mil divisiones intestinas, 80.

Doctrina. La doctrina del Hijo de Dios es un retrato exacto de su santa vida: la doctrina es la copia, y èl mismo el

original, 87.

Dolor. El dolor comparado à un mar agitado, 42. Dios reprime en nosotros el dolor, por los tres modos con que Jesu Christo domò las aguas, 42. y sig. En el primer estado pasò el dolor, y se goza de una perfecta tranquilidad, 41. En el segundo, combate el dolor con la paciencia, y en esta pertinaz lucha, aunque el alma venza, no puede ser sin agitacion, ibid. El tercer estado, al que no se llega sin un gran milagro, dà Dios tal fuerza contra el dolor, que se sufre la dolencia, sin que se turbe la tranquilidad, 41. y sig.

El dolor de la penitencia deve nacer en el centro del corazon, y no ser prestado por el entendimiento, ò por la memoria, 9. No se parece à aquellas aguas, que se hacen correr por maquinas, y artificio, ibid. El dolor de la penitencia mata, y extermina sin misericordia el pecado querido, ibid. Hace una santa destruccion, que arruina el mal, que causò el pecado; ningun delito se le escapa, ibid. El dolor de la petitencia intenta mudar à Dios; pero antes deve mudar al hombre: porque Dios no se muda, sino por el esfuerzo de esta contrabalanza, ibid. El dolor de la penitencia encubre nuestros pecados à Dios, 10. Ay dolores imperfectos, con que el pecador se engaña à sì mismo, 4. Ay dolores fingidos, con que el pecador engaña à los demàs, ibid.

Dones. La audacia del hombre es mucho mayor, quando se atribuye el dominio de los dones de su Dios, que quando

corrompe el uso de ellos, 235.

### ${f E}$

EGemplos. Es natural al espiritu humano recibir mas facilmente las instrucciones por los egemplos, que por los preceptos, 163.

Elevacion: desgracia que la acompaña, 320.

Emperadores. Porque Dios no ha querido llamarlos, hasta despues del establecimiento de su Iglesia, 287. Mientras la Iglesia hechava raices con las cruces, y tormentos, no podian los Emperadores ser Christianos, porque el mundo, que la atormentava, devia tenerlos à su frente, ibid.

Empleos. Despues de los abatimientos de un Dios encarnado, los ultimos empleos se han convertido en los mas hon-

rosos, 147.

.....

Emulacion. El principal efecto de la emulacion, es triunfar de nuestro contrario en lo mismo de que se gloria, y en lo

que se cree mas fuerte, 198.

Encarnacion. La mayor obra de Dios, ha sido la de unirese personalmente à la criatura, como lo ha hecho en la Encarnacion, 185. No podia hacer una cosa mas excelsa esta dar al mundo un Dios hombre, un Dios encarnado esta esta es su grande obra, de consiguiente es su mayor gloria; ibid. Como se obrò este milagro en las entrañas de Maring 135. Y sig. La concupiscencia estava enteramente distanta de este misterio de gracia, y santidad, 136. Espanto de la considerarlo, ibid. El empobrecimiento de la misterio de la principal parte del misterio de misterio es un comercio admirable, en que todo la la misterio adelantamiento, 155. Dios se nos dà en la misterio del misterio adelantamiento, 155. Dios se nos dà en la misterio del considerato.

Digitized by Google

Verbo encarnado; todos juntos le recibimos en la persona de la Santa Virgen, que solo le recibe para nosotros, 212. No ay otra razon de este misterio, que la del amor de Dios à los hombres, 162. Se irritaria el amor de Dios, si se buscasen en otra parte razones de su obra, ibid. Aun gusta de que no se vea razon alguna, para que solo aparezcan sus santos y divinos excesos, ibid. Todas las operaciones de la gracia, no son mas que dependencias de este misterio, 208. El Hijo de Dios nos ha mirado en la Encarnacion, como su modelo, para ser por su parte nuestro original y egemplar, 251.

Enfermedad: hace parecer largo lo corto, 275.

Escogidos. Dios por una conducta impenetrable, permite que sus escogidos sean tentados, que sean atraidos del mal, y aun el que balanceen en el camino recto, 6. Creen muchas veces, aver perdido la voluntad, y los afirma por su debilidad, ibid.

Esperanza. Todo el fundamento de nuestra esperanza es que Jesus, que es hombre como nosotros, es reconocido y amado de Dios como su Hijo propio, 77. La esperanza mercenaria, è interesada, nos dà un Señor, y un Amo, 164.

Esplendor. Como el esplendor de la mayor parte de las gentes, puede llamarse dos veces engañador, y doble presta-

do, 311.

Espiritus Bienaventurados. Los Bienaventurados se nos representan en el Apocalipsis, diciendo siempre ante el trono de Dios, un Amen sumiso, y respetueso, dictado por una santa complaceucia, 173.

Espiritu humano. Es un vicio del animo humano el ser susceptible à las impresiones estrañas, y tambien el embarazarse

con las propias imaginaciones, 322.

Estado. El verdadero tesoro de un estado, es la verdad

en el animo del Principe, 324.

Eva. La primera Eva es llamada en el Genesis Madre de los vivientes en figura, y como representando à Maria, 81. y 198. Relaciones que ay entre Eva, y Maria, 202.

Evangelio. Devemos formarnos segun el Evangelio, pero el Evangelio ha sido formado sobre el mismo Jesus,

250.

Eucaristia. Si queremos honrar al cuerpo de Jesu Christo en la Eucaristia, no le vistamos con ropas de seda en su tem-Tom. VI. Yy ple, plo, para despreciarlo fuera, quando le veamos afligido de

frio, y desnudo, 118.

Aquel cuerpo, que tenemos presente, no necesita vestidos, sino un corazon puro; al contrario el otro pide todos nuestros cuidados, ibid. En la Eucaristia tenemos prenda de que Jesu Christo mortal, è imortal es nuestro, 159. Jesu Christo es imortal, y lleva en este misterio la señal, y el caracter no solo de su mortalidad, sino tambien de su misma muerte, ibid. Se nos dà en este estado, para que entendamos que lo que merece con su muerte, y lo que posee en su imortalidad, son bienes de todos sus fieles, ibid. Qual es la disposicion necesaria para recibirle, ibid.

Eudamidas: no dejando al tiempo de morir con que mantener su familia, advirtio legar à sus amigos en su testamen-

to à su madre, y à sus hijos, 59. y sig.

Exactitud. Què exactitud se nos manda, para informarnos de las cosas en medio de nuestras ignorancias, 318.

# F

FEe. Jesu Christo es el Autor, y Consumador de nuestra fé; porque la inspira, y la corona, la empieza, y la concluye, pone el cimiento, y la dà su perfeccion, 247.

Fé (buena): solo es una virtud de comercio, que se observa por decencia en los negocios menores, para establecer su credito, pero que no estrecha la conciencia, quando se tra-

ta de embidar un resto, 312. y sig.

Fecundidad. Dos especies de fecundidad, la de naturaleza, y la de la caridad, 204. Esta doble fecundidad que vemos en las criaturas, dimana de la de Dios, que es el origen de toda fecundidad, ibid.

Felicidad. Qual es una de las principales partes de la feli-

cidad del mundo, 322.

Fieles. Tantos fieles ay en la tierra, por explicarme asi, como Christos, con tal que no desmientan su profesion; y este es un punto capital de la doctrina christiana, 91. Nota: El que ama al Salvador, es preciso por necesidad, que ame à todos los Fieles con el mismo movimiento de amor, 88. Los Fieles, que son miembros de Jesu Christo, deven gotear Sau-

gre por todas partes, y llevar impreso el caracter de su Cruz,

y de sus sufrimientos, 258.

Fiereza. Consejo de nuestro Dios, para arrancar de nuestros corazones esa indocil fiereza, que nos hace mirar con desden à los que nos obedecen, con envidia a los que nos dominan, y que no puede sufrir yugo alguno, ni ceder à las Leyes, ni aun à las que Dios ha dictado, 145.

Francia. De todos los milagros visibles que Dios ha hecho à este Imperio, el mas grande, mas memorable, y que mas deve llevar à amar à los Reyes, es la pureza de la Fè, que les ha dado, 288. El trono que ocupa nuestro gran Monarca, es en todo el Universo el unico, que desde su primera conversion, siempre ha estado ocupado de Principes hijos de la Iglesia, ibid. Elogio incomparable dado por San Gregorio à la Corona de Francia, 289.

Fuego. Dos especies de fuego en las Escrituras; uno que purga, y otro que consume y devora, 271. Un fuego que no se apaga, para distinguirlo de aquel fuego que se enciende y nos purifica, y que se apaga despues de aver cumplido este oficio, ibid.

G

GEneracion. Como estàn viciadas las generaciones comunes,

Genero humano, ha caido por el impulso de Satanàs, 139. Como, ibid.

Gloria. Al desechar Jesu Christo la gloria del mundo, la contò entre las pompas del diablo, 127. La juzgò indigna de sì, y de los suyos, ibid. Como deve el Christiano despreciar la gloria de los hombres, quando se la dàn, 225. No recibir la gloria de los hombres; esto es, no recibirla como paga, no apacentarse con ese humo, 226. Como la vanagloria intenta corromper el pudor de la virtud christiana, 220. y sig.

Grandes: quanto deven temer que la politica se mezcle mucho en el culto que dan à Dios, y en los actos de su penitencia, 4. No son tan dichosos, que la verdad vaya por si misma à buscarles de una sola parte y rectamente, 319. No deven persuadirse que penetra todos los obstaculos que la cercan, para subir à la altura en que se hallan colocados, ibid. Preciso es que los Grandes del mundo bajen en algun modo

Yy 2

de esa altura, donde no se acerca, sino con temor, para reconocer las cosas de mas cerca, y recoger de varias partes, las
señales dispersas de la verdad, ibid. El bien, ò el mal que hagan en lugar tan elevado, como està expuesto à la vista de
todos, sirve de regla à todo su imperio, 294. Nada ay mas
grande en los Grandes, que esta noble obligacion de vivir mejor que los demàs, ibid. Por que no podemos exigirlo todo de
los Grandes de la tierra, 332.

Grandeza. En què consiste, 316. Cada uno es grande à sus ojos, cada qual desciende de un Duque, y tiene razones particulares para distinguirse de los demás, 311. y sig. Todas las grandezas humanas, que brillan para los hombres

deven anonadarse en la presencia de Dios, 242.

Gravedad. La gravedad christiana deve ser como el patrimonio del otro sexo, 25. Es la compañera, y el instrumento necesario para conservar el pudor, ibid.

# $\mathbf{H}$

HErederos. Es justo contar à Jesu Christo entre los herederos, 106. y sig.

Hijo de Dios. Dios engendrò en la eternidad un Hijo que le es igual, que hace las delicias de su corazon, y que satis-

face su amor, como èl agota su fecundidad, 52.

Hijos de Dios. Gozo que los hijos de Dios deven sentir en las aflicciones, 274. Perseverancia que necesitan en las pruebas, ibid. Consideraciones que deven sostenerlos, 275. Por grande que sea el trabajo que sufren, nunca deven creer que Dios los olvida, ni persuadirse que estàn confundidos con los malos, aunque esten mezclados con ellos, y combatidos de las mismas tormentas, 273. Lo que Dios reserva à sus hijos, es sin comparacion mas rico, y mas precioso que lo que abandona à sus enemigos, 333. La caridad que Dios tiene à los hombres, aquel amor inagotable, y superabundante, hace que dè hermanos à su Primogenito, compañeros à su unico, y coherederos al amado de su corazon, 52. No solo junta à su propio Hijo otros que adopta por misericordia, sino lo que excede toda capacidad, entrega su propio Hijo à la muerte, para que nazcan los adoptivos, 53. No se puede admirar bas-

tante la inmensa caridad del Padre, que nos ha escogido por

hijos, 52.

Hijos. Con què especie de igualdad distribuye la naturaleza el amor de los hijos entre el Padre, y la Madre, 65. El amor à los hijos es tan natural, que para no tenerlo es menester carecer de todo sentimiento de humanidad, 66. Son mucho mas amables los hijos quando se logran por medios maravillosos, ò milagrosos, 66. y sig. Una de las cosas que aumenta mucho el amor à los hijos, es considerar la persona de quien se han tenido, 69. Segun crece el numero de los hijos, deve multiplicarse el gasto de las buenas obras, 107.

Historia. No tiene cosa mas brillante, que las acciones

de la clemencia, 326.

Hombre, es un ingenioso abreviado del mundo, pequeno mundo en el mundo grande; ò mas bien, mundo grande
en el pequeño mundo: porque aunque segun el cuerpo estè
contenido en el mundo, tiene una Alma y un corazon mas
grande que el mundo, 177. Solo es el contemplador, y el
misterioso abreviado de la naturaleza visible, para ser con un
santo amor el sacerdote de ella, y el adorador de la naturaleza invisible è intelectual, ibid. Para que la criatura privada de razon consume su adoracion, deve ser su mediador el
hombre, ibid. A este le toca prestar una voz, una inteligencia, y un corazon que abrase de amor à toda la naturaleza
visible, para que ame en èl, y por èl la invisible hermosura
de su Criador. ibid. El mismo hombre necesita un mediador
para amar dignamente à su Dios, 178.

Como el hombre se dice à sì mismo: soy Dios, 236. Nada puede el hombre atribuirse à sì mismo, sin atentar à los derechos de Dios, y à su soberano dominio, 234. El hombre que quiere que le adulen, cree que le despojan de sus bienes, quando le obligan à atribuirlos à otra causa, ibid.

Se levanta el hombre contra Dios de dos modos, ò haciendo lo que Dios reprueba, ò atribuyendose lo que Dios dà, 235. Hace lo que Dios reprueba, quando usa mal de sus criaturas; y se atribuye lo que Dios dà, quando confia de sus propias fuerzas, *ibid*. La ultima de estas dos empresas, es sin comparacion mas insolente, *ibid*.

Honor. Fantasma vana de los ambiciosos, y quimera de las almas sobervias, 216. Como es representado por aquella

gran-

grande estatua que Nabucodonosor quiso se adorase, 215. El honor es un regalo de los hombres, y no es el mayor de los que pueden hacer, 227. Tres delitos capitales de que es culpable, 216. y sig. Adula à la virtud, y la corrompe; disfraza al vicio, y lo acredita; y para colmo de sus atentados, atribuye à los hombres lo que pertenece à Dios, 216. El mayor atentado del honor del mundo, es querer quitar à Dios lo que le es devido, para vestir con ello à la criatura, 234. Como nos hace atribuirlo todo à nosotros mismos, y en fin nos erige en pequeños Dioses, 237. Quan propio es el egemplo de Jesu Christo, para desengañar à los Idolatras del honor del mundo, 241.

No ay vicio que no acredite el honor del mundo, como cuide un poco de desfigurarlo, 230. No ay cosa mas facil para el honor del mundo, que acreditar el vicio, 231. Quita à la virtud algunos de sus adornos, para cubrir al vicio que quiere establecer en el mundo, 228. Quan corto es el reynado del honor del mundo, y quan mal sabe disfrazar sus vicios, 233. y sig. Todos los que estàn dominados del honor del mundo, son infaliblemente viciosos, 227. No ay cosa mas desordenada que su juicio, porque proponiendose al honor por blanco, y por ultimo fin, se sigue que le prefieren à la misma virtud, ibid. Los viciosos que engendra el honor del mundo, no son de los abandonados à toda especie de infamias, ibid.

Hospicio: la Ciudad de los pobres, el asilo de todos los miserables, la banca del Cielo, el medio comun propuesto à todos para asegurar sus bienes, y multiplicarlos con una celestial usura, 104. En esa casa se procura quitar à la pobreza toda la maldicion que trae la ociosidad, y hacer pobres segun el Evangelio, ibid. Venganza que pide la destruccion de una obra tal, 115. Indignacion de Dios denunciada à todos los que fueren culpables, ibid. Quan general serla este delito, ibid.

Humanidad. Despues que la humanidad fue unida à la Persona del Verbo, se hizo el obgeto necesario de las complacencias del Padre. 76.

Humilde. Un hombre humilde, moderado, y modesto es una rareza casi no oida, 192. Es cosa tan grande el ser humilde, y obediente, que si aquel Dios que es tan grande, no lo

lo hiciese, nunca podriamos aprenderlo, 147. y sig. Como

nuestra vida prueba que no somos humildes, 192.

Humildad. Virtud fundamental del Christianismo, 191. Es el origen de todas las gracias, y ella sola puede atraernos à Jesu Christo, ibid. Si Dios se manifiesta tan apartado de los hombres, y retira de nosotros sus misericordias, es porque està desterrada del mundo la humildad, 192. Desprecio que el hombre hace de esta virtud, 145. Amor grande que Dios la tiene, 187. Un Dios no se ha negado à ir de prestado, para enriquecerse con la humildad, à fin de que el hombre, que la llama simpleza, y bajeza, quando la vè en los demàs hombres, no desdeñe el practicarla, viendola en un Dios, 145.

### T

TDolos. Solo el amor profano es el que los erige en nuestros

corazones, 167.

Iglesia. Es el Reyno de Jesu Christo, 286. Dios queria manifestarse solo en el establecimiento de su Iglesia, 287. Devia ser establecida contra la voluntad de los Reyes de la tierra; y despues con el tiempo, los ha devido tener por protectores, 286. y sig. La Iglesia que es el Cuerpo de Jesu Christo, deve gotear por todas partes sangre, y llevar impreso el caracter de su Cruz, y de sus sufrimientos, 258. Su autoridad es la del mismo Jesu Christo, 291. No reyna Jesu Christo, si su Iglesia no està autorizada, ibid. La autoridad de la Iglesia no se ha establecido para el brillo de una vana pompa, sino para el establecimiento de las buenas costumbres, y de la verdadera piedad, 292. Es el freno necesario de la licencia, y el unico apoyo de la disciplina, ibid. Triste estado à que està reducida esta autoridad, ibid. Segundo coro de musica animado por la voz del mismo Jesu Christo, que deve formar la Iglesia para responder al divino canto de la Jerusalen dichosa, 133. y sig.

Impaciencia. Lejos de aliviarnos, nos es perjudicial, 275. Imperios. Quando ha llegado el tiempo fatal, que Dios desde la eternidad ha señalado à la duracion de los imperios, ò los trastorna con la fuerza, ò mezcla en los consejos un espiritu de vertigo, que hace errar, de modo, que ya se extravia en consejos extremos que desesperan, ò en consejos ti-

midos que destruyen toda la fuerza de la Magestad, 281. Y quando los consejos son prudentes, y vigorosos, los reduce Dios en humo, con una oculta, y superior conducta, 281. y sig.

Impios: su prosperidad, y aquella paz, que los satisface, y embriaga, hasta hacerles olvidar la muerte, es un principio de venganza, 270. No siempre los castiga Dios de este modo, y algunas veces les hace experimentar la pesadez de su brazo por tragicos, y sangrientos sucesos, ibid.

Inclinacion. Por mas inclinacion que tengamos al bien, no merece esta el nombre de virtud, hasta que se haya afirmado constantemente en nuestro corazon, y se haya arraygado, 306.

Independencia. Como nos atrevemos à afectar la misma independencia de Dios, 143. Con este deseo, y esta falsa opinion de independencia, nos irritamos contra las Leyes, ibid.

Infieles. Un pueblo de infieles entre los Fieles; bautizados, sin saber su bautismo; siempre en las Iglesias, sin Sacramen-

tos, 103.

Insierno. Ay ciertas Almas, à las que causa horror el infierno en medio de sus aficiones desordenadas, y que no pueden sufrir la vista de la mano de Dios armado de sus rayos contra los pecadores impenitentes, 7. Este sentimiento es saludable, y como se impela à donde deve caminar, dispone poderosamente los corazones à la gracia de la penitencia, ibid. La seducción que ocasiona, es que turbada, y enferma el Alma, que solo conoce su enfermedad por su turbación, piensa mas en la turbación que la incomoda, que en el mal que la pierde, 7. y sig.

Iniquidad. Se deve resistir la iniquidad con una fuerza in-

vencible, 316.

Injusto. Porque el hombre injusto, por lo comun, consigue mejor que el Justo, que no sale de sus reglas; 315.

Injuria. Necesidad indispensable de perdonar las injurias, 329. Quando perdonamos las injurias no nos persuadamos que hacemos una gracia; porque si acaso es una gracia, respeto de los hombres, siempre es una justicia respeto de Dios, 330. Como, ibid.

Inocencia: Nada tiene que temer bajo el imperio de un Dios tan bueno como el nuestro, 262.

Interès. Es el enemigo capital de la justicia, 307. Es el Dios

Dios del mundo, y de la Corte, el mas antiguo, el mas desacreditado, y el mas inevitable de todos los engañadores, 312. Se han escrito libros enteros de sus engaños: tan descubiertos son sus embustes, y no falta eloquencia al hablar de sus artificios: todos se glorian de desconfiarse del interès, y hablando contra èl, caen en sus lazos, ibid. Se ha hecho nuestra unica regla de justicia, ibid. No tiene maximas fijas; sigue las inclinaciones, muda con los tiempos, se acomoda à los negocios, ya es firme, ya afloja, y asi siempre varia, 307. Con què artificios embiste el interès à la integridad de la justicia, como tienta su pudor, debilita su fuerza, y al fin corrompe su pureza, 308. En la casi universal corrupcion que el interès ha hecho en el mundo, si aquellos que Dios ha puesto en los grandes empleos, no aplican todo su poder à sostener la justicia, seràn infinitos los fraudes, y la tierra se verà desolada, 313.

I

JEsu Christo, en su Persona la Divinidad, y la carne estàn estrechamente unidas, 37. La naturaleza no los puede unir, y la fé no las puede separar, ibid. El que reconocemos por Hijo de Dios todo poderoso, y el que nació de la Virgen no son dos personas, 75. El mismo que siendo Dios, y hombre, es Hijo de Dios segun la naturaleza Divina, y Hijo de Maria segun la humanidad, ibid. Como el Cuerpo del Salvador devia ser mas puro que los rayos del Sol, por eso fue escogida desde la eternidad una Madre Virgen, 73. Era mui correspondiente, que la Santa Carne del Salvador estuviese hermoseada por decirlo asi, con toda la pureza de una sangre Virginal; para que fuese digna de unirse al Verbo Divino, y de ser presentada al Eterno Padre, como una victima viva por la expiacion de nuestras culpas, 73. y sig.

Jesu Christo despreciò la gloria del mundo, porque la desechava; al desecharla la condenò; y al condenarla, la contò entre las pompas del Diablo, 127. Lo que no tuvo fue por eleccion, ibid. Ama tan poco el poder, que se somete voluntariamente al poder de las tinieblas, 128. Nos ha hecho ver en su Cruz, al despojarse del poder, de las riquezas, y de los deleytes, que estas cosas no son verdaderos Tom. VI.

bienes, ibid. Virtud, y eficacia del remedio que Jesu Chris-

to nos ofrece en todo lo que se priva, 129. y sig.

En lugar del favor de los hombres encontrò un odio implacable, y envenenado, 128. En no retornarle sus enemigos bien, por bien, son injustos, è ingratos; pero le pagan mal por bien, ultrages, por beneficios, ibid. No ay palabras entre los hombres para expresar su furor, ibid. Los Fariseos le fatigan, le importunan, y persiguen; y no se altera su dulzura, 125. Le crucifican; ora por ellos, y subsiste su verdad sobre tantos extravagantes juicios de los hombres, ibid.

Nunca'huvo hombre de pasiones tan delicadas, ni tan fuertes, como el Salvador, 72. Aparece turbado en el Huerto de las Olivas, pero es una turbacion voluntaria, que èl mismo se excitava, 47. Se considerava como la victima, queria obrar como victima; y por esto se dejava arrastrar al Altar temblando y con horror, ibid. El dolor, ò el temor de la muerte, nunca pudieron turbar su Alma, de modo que le impidiesen alguna de sus funciones, 62. La vispera de morir suda, tiembla, y se horroriza, por lo terrible que se le presenta la imagen de su suplicio; y en lo fuerte de sus dolores, se manifiesta otro hombre, à quien no hieren los tormentos, 60. y sig. Luego que està en el Altar, y empieza à hacer la funcion de Sacerdote, ya no quiere sentir turbacion alguna, ni manifestar temor; porque este parece denota alguna repugnancia, 47. Queria manifestar por su temor, que era como nosotros sensible à los dolores, y hacer ver por su constancia, que sabía moderar todos sus movimientos, y hacerlos ceder à la voluntad de su Padre, 46. La causa mas aparente de que el Calvario le vea mas pacifico, que el Huerto de las Olivas le vió turbado, es que en la Cruz, y sobre el Calvario està en la misma accion de su Sacrificio, y no ay accion que deva hacerse con animo mas tranquilo, ibid. Aunque sus movimientos dependen de tal modo de su voluntad, que no se turba la paz de su Alma, ni aun quiere sufrir la menor apariencia de turbacion; para que entendamos que es un Pontifice misericordioso, que sin fuerza, y sin violencia, con un animo tranquilo, y un aspecto sereno, se imola à sì mismo voluntariamente, impelido del amor de nuestra salvacion, 47. y sig.

Aparece Jesu Christo Juez, y con la invencible firmeza de su silencio desafia la Magestad de las Aguilas Romanas, 125. Calla por constancia, pero tambien calla por humildad, calla por modestia, y calla por verguenza, 19. Oye las acusaciones de su Juez, y con su silencio se condena à si mismo, ibid. Mientras Pilatos, y Caiphas, todos los enemigos de Jesus, y aun los mismos demonios pueden tanto contra èl, se despoja Jesus de todo su poder, 128. Como lleva la confusion devida al pecador, 19. Es abandonado de los hombres, y aun del mismo Dios, 119. No le queda mas que Dios, y su inocencia, y aun su inocencia no puede librarle de los insultos, y de las injusticias, 129. Le queda Dios, no para protegerle en la tierra, porque èl mismo es quien lo entrega, lo deja, y lo abandona, ibid. No encontrarà à este Dios que lo ha dejado, hasta que dè el ultimo suspiro, ibid.

Està pendiente en la Cruz, no solo como una victima inocente, que voluntariamente se consagra por nuestra salvacion; sino como un padre de familia, que viendo se acerca
su ultima hora dispone de sus bienes por su Testamento, 61.
En el abismo de sus tormentos, el gusto que sentia, era el;
de aliviar à los miserables, gusto, que le impelia del centro
del corazon, 110. En medio de tantos dolores muere con
mas sosiego, que acostumbramos nosotros dormirnos, 48.
Entrega su Alma à su Padre, con una accion tan libre, tan
pacifica, y tan premeditada, que es mui facil juzgar, que
nadie se la quita, sino que èl mismo la entrega con entera voluntad, 45.

Tres cosas concurren à un mismo tiempo al Sacrificio de nuestro Salvador, y forman su perfeccion, 29. Los dolores conque es despedazada su humanidad, la resignacion conque se sugeta humildemente à la voluntad de su Padre, y la fecundidad conque nos engendra à la gracia, y nos dà la vidamuriendo, ibid. Sufre como victima que deve ser destruida, y despedazada à golpes; se sugeta como Sacerdote que deve sacrificar voluntariamente; y nos engendra padeciendo, como Padre de un nuevo Pueblo, que produce por sus heridas, 29. y sig. Un infeliz deleyte que nuestro culpable padre quisso gustar, nos causò la muerte, y los dolores de un inocente, nos daràn la vida, 30. Tomò todos nuestros males, y asi devemos tomar todos los suyos, 111. Estimamos mas cruci-

364 ficar al mismo Jesu Christo, y participar del delito de los Judios contra èl, que seguir el egemplo del Hijo de Dios, 131.

Su Cruz, y su Pasion, son el juicio, y condenacion del mundo, 122. Se deja juzgar por el mundo, y en la iniquidad de este juicio destruye todas sus sentencias, 123. Se deja juzgar, y la extravagancia de este juicio criminal, è insensato, aeredita que el mundo no sabe juzgar, 124. Jesu Christo se pone superior à todos los juicios humanos, aun mirado como hombre, y no como Hijo de Dios, y esto le dà una suprema autoridad sobre todos los juicios del mundo, ibid. No juzga con una autoridad aparente; juzga dejandose condenar, y gana la victoria quando lo juzgan, ibid. Mientras el Pueblo Judio le juzga, y le condena, se escoge un Pueblo que se sugeta à sus Leyes, y que consiente en el soberano juico, que pronuncia desde lo alto de su Cruz, no solo contra los Judios, sino tambien contra el mundo, 126. Mide al mundo, y llama un numero infinito de Naciones, que vendran à descansar bajo sus alas . 125.

El Padre nos lo ha dado como Maestro, y Salvador, 78. Quanto se diferencia de los demás Doctores, que tratan de enseñar à vivir bien, 87. Siendo el Hijo de Dios embiado al mundo, para ser un egemplar completo de la mas alta perfeccion, sus documentos nacian de sus costumbres, ibid. Enseñava las cosas, porque las practicava; y su palabra era una imagen de su conducta, ibid. Lo que le autoriza, es que no habla palabra, para camptar el favor de los hómbres, 125. Los Fariseos le adulan, pero no por esto fulmina menos su sobervia; ni por sus lisonjas rebaja su justa, y necesaria severidad, ibid. Lo que autoriza su Evangelio es que pone la pérfeccion en su inocencia, en su Santidad, y en su Justicia, 124. El deleyte de obligar hizo que quisiera ser el Salvador de todos, 111. No quiso poner limites à este ardor de obligar, y ad deseo de hacer bien, ibid. Hasta què extremo amò el Salvador Jesus à la naturaleza humana, 72. No desdeño cosa alguna de lo que era el hombre: todo lo tomò excepto el pecado; todo hasta las mayores aflicciones, ibid. Su Sangre inocente, es la que hace inundar sobre nosotros los tesoros de las gracias Celestiales, 78. Todos los hombres deverian estar al pie de la Cruz para recoger aquella Sangre, y estorvar que caiga en tierra, 117.

Per-

Perrenecemos tan de cerca al Salvador, que no puede figurarse una union mas estrecha: està en nosotros, y nosotros en èl, 91. Nota. No solo somos imagenes vivas del Hijo de Dios, sino tambien sus miembros, y componemos con èl un cuerpo del que es la cabeza, 88. Somos su cuerpo, y su plenitud, ibid. Estamos de tal manera unidos con el Salvador, que el mismo Dios que ha distinguido todos los seres con una variedad tan amable, no nos distingue de Jesu Christo, y derrama gustoso sobre nosotros todas las dulzuras de su amor paterno, 91. Esta misma Caridad del Padre, que lo entrega, lo abandona, y lo sacrifica, nos adopta, nos vivifica, y nos reengendrai, 53. Nos ama con un mismo ar mor que el que tiene à su Hijo unico, y mui amado, porque le estamos unidos como miembros de su cuerpo, 90. De 197 das las maximas del Christianismo esta es la que mas deve elevar nuestros alientos, y esperanzas, ibid. Al darnos Dios à su Hijo nos diò con el toda especie de bienes, 78.

- El titulo de su Reyno està escrito en lo alto de su Cruz; porque en aquel infame madero, reyna sobre todo el mundo; y lo que era locura en los Gentiles, se convierte en Sa-

biduria de Dios para los Fieles, 125.

Nada necesita, si miramos su Omnipotencia; pero necesita para satisfacer su misericordia, 118. Nada necesita para sì segun su Divinidad; pero ha menester por el amor que nos tiene, y su tienna compasion lo hace mas necesitado que todos, ibid. Jesu Christo sufre, y mendiga en todos los pobres en general, ibid.

En Jesu Christo no ay pecado, y estàn todos los pecados; no ay miserias, y estàn todas las miserias, ibid. Perpetua de dos modos la memoria de su Pasion, para obliggarnos à compadecernos, en la Eucharistia, y los pobres, 109.

Una de las mas hermosas calidades, que la santa Escritura dà al Hijo de Dios, es la de Mediador entre Dios, y los hombres, 64. Es el que todo lo concilia en su Persona, el nudo de los afectos del Ciolo, y de la tierra, ibid. La santa alianza que contrajo con nosotros, nos hace propicio à su Padre, y nos dà un acceso favorable al Trono de su misericordia, ibid. Sobre esta verdad està apoyada toda la esperanza de los Hijos de Dios, ibid.

La Divinidad siempre imutable, ni se alterò, ni dismi-

nuyò al tomar la naturaleza humana, 149. Como la forma de Dios no ha destruido la forma de esclavo, tampoco la forma de esclavo ha disminuido en nada à la forma de Dios, ibida Su Sabiduria se hizo sensible, templada su Magestad, y su grandeza libre, y familiar, 169.

Al declararse el diablo rival de Dios, quiso sugetar à sì su imagen; y Dios igualmente zeloso, al declararse rival del Diablo, quiso recobrar su imagen, 198. Buscò la naturaleza humana, que por su mortalidad habitava la mas baja region del universo, y aun havia anadido la separacion del pecado à la desigualdad de la condicion, 195. Què tomò de nosotros, 156. Què le dimes en cambio, ibid

Si entra en comercio con los hombres, si parece que busca prestado, es para muestro adelantamiento, 155. Si se desposa con la naturaleza humana en las entrañas de la Santisima
Virgen, es porque quiere enriquecer nuestra pobreza, no solo con la profusion de todos sus bienes, sino aun dandose à sì
mismo. 156. Un Dios no deve dar cosa que no sea mui digna de sì; y por esto resolviò darnos nada memos que à sì
mismo, 211. Se dà à nosotros para atraernos à sì, 163. Vino à tratarnos como igual, para darnos el medio de tratarle
como igual, 195. y sig. Se hizo semejante à nosotros, para que le fueramos semejantes, 171. Se uniò à nosotros, para animarnos com su Espiritu, ibid. Es nuestro amor, y
nuestra esperanza, nuestra fuerza, y nuestra corona, nuestra vida, y nuestra salvacion, 207.

Si anonado su Magestad, es porque intentava hacerse amar, 164. Es obra mui digna de Dios, el hacerse amar de su criatura, ibid. Todo lo que es indigno de Dios, se hace digno de su grandeza, luego que conspira à hacerlo amar, 166. Amor, que devemos darle, i 15 Mar duro es el corazon, que no contento en no darle su amor, aun resiste el entregarselo, ibid. Para facilisarnos el camino del Divino amor, se nos presenta el mismo, como camino que nos guia, 163. El solo nos es à un mismo tiempo, el atractivo que nos lleva al amor de Dios, el modelo que nos manifiesta las reglas del amor de Dios, y el camino para llegar al amor de Dios, ibid. Nos presta su corazon, para amar dignamente al que no puede ser dignamente amado, sino por Jesu Christo, 178. El amor que se deve à Dios no huviera tenido digno mo-

modelo, si el mismo Dios no huviera sido el egemplar, 171. Unirnos à Jesus, amar en Jesus, y amar por Jesus, 178. Desprendimiento necesario, para unirnos al corazon de Je-

sus, 179.

Es una novedad extraordinaria, ver à un Dios que se despoja de la soberana grandeza, y que baja desde su encumbrado trono à un anonadamiento voluntario, 183. Quiso elevar su grandeza à la mayor altura, y para esto se abatiò, 186. Nunca se viò mayor su gloria, porque nunca se viò mayor bageza, ibid. El Soberano se hace vasallo; el unico, y el incomparable toma Compañeros, y entra en sociedad con los hombres, 183. Tomò la forma de esclavo; porque no solo es semejante à los pecadores, sino la victima publica de todos ellos, 146. En què consiste su empobrecimiento, 148. Esta misteriosa pobreza, nunca serà bastante penetrada hasta que se explique, que es la divinidad la que se empobreció à sì misma, ibid. La naturaleza divina no se despojo en Jesu Christo de alguna parte de su dominio; de suerte que su empobrecimiento, es perder el uso de la mayor parte de sus atributos, 149. Suspendido en virtud de aquella Ley suprema, que lo embiava à la tierra para entrar en un estado de desnudez, no tenia el uso de sus propios bienes, 1 50. No cayò por necesidad, en esta pobreza sino por misericordia, 151. Su abatimiento no es caida, sino condescendencia, ibid. Se abate, y nos exalta; se despoja, y nos dà; pierde en cierto modo lo que es, y nos lo comunica, 168. y sig. Se empobrece en todo, para ser rico en amor, y abundante en misericordia, 152. El uso de este atributo es el unico que se permite de todos los suyos, ibid. En su misteriosa pobreza, nada ay mas rico que su amor, que corre sobre nosotros de su fuente, y que aun sin tener cosa que lo atraiga, por sì mismo se derrama à nosotros, y se inunda con su propia abundancia, 152. y sig.

Siendo nuestra ruina efecto de la sobervia, devia ser el misterio que nos reparase efecto de la humildad, 209. y sig. Jesu Christo se abatiò, para confundir la sobervia del hombre, 147. El hombre se hace Dios por sobervia, y Dios se hace hombre por humildad: el hombre se atribuye falsamente la grandeza de Dios, y Dios toma verdaderamente la nada del hombre, 144. El hombre no puede hacerse independiente, y Dios por contentarle se hace obediente, 145. Su

soberana grandeza no sufre el abatimiento, mientras permanece en si mismo; y aquella naturaleza infinitamente abundante, no se niega à ir de prestado, para enriquecerse con la humildad, ibid. Se agota, y anonada, tomando la forma de esclavo, para que el esclavo se confunda, quando quiere hacer el Señor, y el Soberano, 144. No confunde a la presuncion, sino para dar lugar à la esperanza, 148. Merece tanto mas nuestras adoraciones, quanto mas se ha despojado pot nosotros, 151.

El amor à la humildad le obliga à escoger à la Virgen para ser el templo sagrado, donde rinda à su Padre las primeras adoraciones, 188. Acto de obediencia, fue el primero que hizo Dios hombre, y el primer movimiento de su voluntad, 187. Jesu Christo no esperò la Cruz para hacer este acto de sumision, lo hizo al entrar en el mundo, 146. En aquel instante se le manifestaron todas sus cruces, 172. Amar à Dios, es todo su deleite, 171. Su amor es una adherencia sin limites à la santa voluntad del Padre celestial, ibid. Ni un instante pierde de vista el orden de los decretos eternos, continuamente se abandona à ellos, sin reserva alguna, 172.

No se alegra de tenerlo todo en su mano, sino para dar-

lo todo à Dios, y hacerle reynar sin limites, 174.

El Hijo de Dios fue llevado al Misterio de la Encarnacion por una bon lad popular, 152. Por un consejo de condescendencia se abate à tomar un cuerpo, ibid. Se hace pobre, por temor de que el hombre pobre y miserable, asustado del esplendor y la pompa de las riquezas de Dios, nó se atreva à acercarsele con su pobreza y miseria, 7.

Quanto devemos esperar de èl, y con què confianza pode-

mos acercarnos, 152.

Su espiritu, es un espiritu vigoroso, que se alimenta de dolores, y forma sus delicias de los trabajos, 253. Nada gustò que fuese dulce, solo quiso saber por experiencia lo que era amargo y molesto, los dolores y las fatigas, 254. No huvo parte alguna suya, que no experimentase el rigor de algun exquisito suplicio, ibid Tan cierto es que Jesus solo nació para sufrir, y que este fue todo su empleo y egercicio, que al instante que vè llegar el fin de sus males, quiere dejar de vivir, ibid. Quiso padecer mucho mas de lo que pedia la Redención de nuestra naturaleza, 255. Si se huviera ceñido à

molific. for que la necesidad del nuestras culpas exigia de su paciencia, no nos huviera dado una completa idea de la estima-, cion que hace de las aflicciones, ibid. No contento con pagar nuestras deudas, piensa tambien en sus delicias, que son los sufrimientos; quiere hartarse del gusto de padecer, antes de morir, 255. y sig. Sufrio como sufrimos; pero se sugetò à sufrir por un efecto de su misericordia, quando nosotros estamos obligados à sufrir por una ley indispensable de la justicia, 263. y sig. El ansia que tiene de padecer, no se satisface, sino padece en todo su cuerpo, y en todos sus miembros, 257. Somos su cuerpo, y sus miembros, ibida Jesu Christo padeciendo, nos lleva en si mismo, somos mas su cuerpo, que su propio cuerpo, mas sus miembros, que sus propios miembros, 257. y sig. Lo que se hace en su Divino cuerpo, es la figura real de lo que deve cumplirse en nosotros, 258.

Todos generalmente juzgaron mal, 238. Quiso Jesu Christo sufrir quanta locura y extravagancia, quanta malicia è injusticia, quanta veleidad y mudanzas, y quanta ceguedad y precipitacion caben en los juicios mas desordenados, son el fin de desengañarnos para siempre de todas las extravagancias de la opinion, 238. y sig. Diversidad prodigiosa de los dictamenes sobre su persona, 239. Extravagancia y deseo obstinado de contradecirle, ibid. Los visibles milagros con que manifestava su Divinidad, devian cerrarles la boca, 161. Pregunta que devian hacerle al verlos, 162.

Tamaño del amor con que nos anticipa, 169. Eramos suios por el derecho de aver nacido, y aun nos quiere adquirir con su santo amor, 170. Se darà imortal à los hompores, despues de averse dado mortal à los mortales, 157. En Jesu Christo mortal, los dones de la gracia; en Jesu Christo imortal los dones de la gloria, ibid. Se diò à nosotros como mortal, porque las penas que sufriò, fueron el origen de todas nuestras gracias, 157. y sig. Se nos darà como imortal, porque la claridad que lo liena, serà el principio de nuestra gloria, 158.

ro primero fue nuestro modelo, 2001 Devemos seguir, en quanco podamos quasco podamos quasco podamos asemejandonos à Jesu Christo, la regla que siguiò, semejandose à nosotros, 253. Quiso imitarnos Em. VI.

en la verdad de nuestra naturaleza, para que le imitasemos en la Santidad de sus costumbres, 250. Tomò nuestra earne, para que tomasemos su espiritu; fuimos su modelo en el Misterio de la Encarnacion, para que sea el nuestro en la serie de su Vida, ibid. Como se hizo en todo semejante à nosotros. devemos serle semejantes; tomar todas sus virtudes; revestirnos, en quanto podamos, de la plenitud de su espiritu, 253. Se ha asociado con los hombres, para enseñarles à obrar de un modo enteramente Divino, 210. Hagamonos Dioses amandole, pues se hizo hombre, porque nos amava, 250. Tenemos en Jesu Christo una ley viva, y una regla animada, 252. Es Rey por nacimiento, Rey por derecho de conquista, y Rey por election, 277. y sig. Este Rey no viene à exaltarse sobre los hombres por el esplendor de una vana pompasino à pisar las grandezas humanas, 277. Los Cetros desechados, el honor despreciado, y toda la gloria del mundo destruida, forman el mayor adorno de su triunfo, ibid. Reyna por su poder en toda la extension del Universo ; pero ha establecido los Reyes Christianos, para que sean los principales instrumentos de este poder, 278. Su reyno es su Iglesia

rece, ibid.

Foan, Que significa la ceremonia que se practica en su Coronacion pulle poner la Ley sobre la cabeza, qua la Ley en la
mano del nuevo Monarca, 279. Como se cumple en a figura en el tiempo deb Evangelio, 279. Visigui a 327 101

"Mideph." Porque el Patriarca Joseph mortense juras por la
cabeza, y por la salud de Pharaour, como sobre una cesa sagrada 10282.

"Tuna el Evangelista (Sam) e es el Evangelisma del amort.

Catholica : 286. Reyna en los estados quando la Iglesia flo-

grada 1022.

Thum de Eungellital (Sam) ends ah Evangelistação amori por Rap resenta genel Calvarió à stodos dos Richardy) por lesto devemos estas dispuistos à aplicácios acolo del que quindique tender à sulpersonas, son en apparella providencia administração estas de Jesu Christo à este mui amado de su conficto y para que pudiosé representar à los tiemàs discipuloso, pri recibir que su nombre las ultimas voluntades de su Maestgory 8 au mais Recibir facilitate que se nos dirigia à tudas qui sull'applicate en nombre auquito se pues en patricia de Masia y Espainista en atra acubado de foronarciar Jesu Christos de palabativa que sulla acubado de foronarciar Jesu Christos de palabativa qui sull'applicate pod Saturbacia pode Maria crasa Madré y quindo al inflatate.

se sintid este Discipulo poseido de todos los afectos de un buen, hijo, 85. Es el Discipulo muy amado, y el primer hijo de la caridad de Maria, 207.

Juego. Por una monstruosa mezcla se ven reynar con igual exceso las ultimas profusiones de la mas desordenada
prodigalidad, y los empeños de la mas vergonzosa avaricia,
114. Grandes injusticias que resultan del juego, ibid. El estado, y fortuna de algunos se muda en el con la misma volubilidad que los dados que arrojan, ibid. Se forma un juego
del peligro, y un peligro del juego; tantas son las suertes,
como las ruinas, ibid. Juego sangriento, y cruel en que padres, y madres desnaturalizados, se juegan la vida de sus
hajos, la subsistencia de su familia, y la de los pobres, ibid.
Sus deudas son privilegiadas, y como si sus leyes fuesen las
mas santas è inviolables de todas, se pone mucho honor en
ser fiel en ellas, 3 1 1. Injusticia que se comete en esto, ibid.

Judios. Los Sacerdotes, y los Pontifices sacrifican à Jesu Christo à una quimera de interès público, 123. y sig. Ponen el colmo al delito, y à la venganza con el ultimo golpe de su juicio, 124. Crucificaron à Jesu Christo, porque se decia Hijo de Dios, no contentava su ambicion, ni les hacia dominar sobre la tierra, como se prometian de su Mesias, 131.

Jueces. Deven ser mas constantes que todos los demàs, porque deven hacer brillar en su firmeza una imagen de la imutabilidad de aquel primer Ser, cuya grandeza, y Mages-

tad representan entre los hombres, 305.

Juicio. Quan extravagante, injusto, ciego, mudable, depravado es el juicio de los hombres, 239. y sig. Como Jesu Christo nos enseña à desengañarnos para siempre de los hombres, y de la estimacion que hacemos de su juicio, al ver como le han juzgado, 238. Condena el juicio de los hombres, dejandoles que le juzguen, ibid. Aviendo dado sobre su persona el juicio mas iniquo que se viò nunca, el exceso de esta iniquidad ha enfermado para siempre todas sus sentencias, ibid.

Juicio ultimo. En el juicio ultimo se darà à los pecadores à la faz de todo el Universo, la eterna confusion que tan merecida tienen, 13. Alli todos los que se han ocultado, seràn descubiertos; todos los que se han escusado, seràn convencidos; y todos los que eran tan sebervios, è insolentes

Aaa 2

Digitized by Google

en

Juramento. Se afirma, se jura, se pone por testigo al Cielo, y la tierra; en todo se mezcla el santo nombre de Dios, sin distincion alguna de lo verdadero, y de lo falso, como se el perjurio ya no fuera pecado, sino un modo comun de ha-

blar , 313.

fusticia: Se encuentra primeramente en Dios, y de este elevado principio se derrama entre los hombres, sin lo que no podriamos sostener el nombre, y la dignidad de la Justicia, 304. Corre sobre nosotros de aquella fuente Celestial para formar en nuestras Almas uno de las mas hermosos diseños de la Divina semejanza, 305. Es la que aviendo dividido proporcionalmente esos vastos espacios del mundo, señalò el lugar conveniente à los astros, à la tierra, y à los elementos, ò para descansar, ò para moverse, segun està ordenado por la sabia voluntad de Dios, 304. Esta misma Justicia es la que ha dado à la criatura racional, sus particulares Leyes, ibid.

La Justicia es una voluntad constante, y perpetua de dat à cada uno lo que es suyo, 305. Nada ay mas necesario en El mundo, que proreger cada uno en quanto pueda, el interès de la Justicia, 314. Ventajas que produce la Justicia, 302. No solo afirma el trono de los Principes sobre sus vasallos, sino tambien el de la razon sobre las pasiones, y el de Dios sobre la razon misma, 303. Es la verdadera virtud de los Monarcas, y el unico apoyo de su Magestad, 296. Es la virtud principal, y el comun adorno de las personas públicas, y de las particulares, 302. Es el unico asilo de la vida humana, el refugio comun del buen dreche, y de la inocencia, 309. Se nos ha dado como un parapeto para cubrirnos, y barrera para encerrarnos en nuestras reciprocas obligaciones, 310. Es obligacion comun de unos à otros el guardar inviolablememe la Justicia: pero los que la regentan, sea en el todo, d en alguna parte de la autoridad pública, estàn obligados à mas de esto à ser firmes, no solo en guardarla, sino tambien en protegería, y administrarla, 307.

La strenza comprendida en la definición de la justicia, es para oponerla mas al interès su enemigo capital, ibid. Su espiritu es un espíritu de strenza, ibid. Por què, ibid. A más de sita situeza, que deve sacat la fusticia del genio comun de la

vir-

virtud; està tambien obligada por su caracter particular, porque consiste en una cierta igualdad con todos, 306. Que pide esta igualdad para sostenerse, ibid. Si no se anda à paso igual en el camino de la Justicia, aun lo que se egecuta justamente se hace odioso, ibid. El trabajar flojamente por ella es venderla, 316. Una resistencia floja, solo sirve à afirmar el vicio, 'y hacerlo mas audàz, ibid. Es resuelta, y despues inflexible; pero nunca se fija, sin que antes se aya informado, y para la instrucción pide el corazon docil, 298. La segunda qualidad que pide, es buscar los medios de conocerla bien, 317.

Si la Justicia es la reyna de las virtudes morales, deve estàr cercada de tres excelentes virtudes, que podemos llamar sus principales ministros, y son la constancia, la prudencia, y la bondad, 303. La constancia la afirma en las reglas, la prudencia la ilustra en los hechos, la bondad la hace tolerar las miserias, y flaquezas; y todas tres con su concurso la hacen persecta, y completa, ibid. No es siempre inflexible. y no siempre se muestra con su austero semblante, 324. Deve egercitarse con alguna templanza, y se hace iniqua è insoportable, quando usa de todos sus drechos, 324. y sig. La recta razon que es guia de la Justicia, la prescribe el que se modere algunas veces, 325. La clemencia que templa su extremo rigor, es una de sus principales partes, ibid. La primera obligacion de esta Justicia, templada por la clemencia, es sufrir las flaquezas, y perdonar aigunas veces las faltas, 330. La segunda que es mucho mayores la de escusar la miseria, ibid.

La Justicia se ha establecido para mantener la sociedad enre los hombres, 325. Es el lazo sagrado de la sociedad humana, el freno necesario de la licencia, el unico fundamento de la tranquilidad, el equitativo temperamento de la autoridad, y el favorable apoyo de la sugecion, 302. La misma Justicia que nos hace entrar en sociedad, nos obliga à sufrir muchas cosas por contribuir à esta union, 325. Triste estado à que està reducida por la sugecion de los intereses contrarios, 212. y sig. El grande esfuerzo de la Justicia, es desprenderse de si misma, para juzgar rectamente de sus acciones; para mirarnos con los mismos ojos que miramos à los demàs, y fijar en nuestro corazon tantos desordenados movimien-

7. . . . .

mientos, que produce el interès, 308. Nadie quiere salir de sì mismo, para entrar en esta medida comun del genero humano, ibid. El que està deslumbrado de su fortuna, no puede resolverse à bajar de su sobervia altura para medirse con nadie, ibid. Iniquidad de los que no cesan de clamar à la Justicia en su socorro, por poco que les toquen en sus intereses, y no temen atentar altamente al derecho de los demàs, 309. y sig.

Justicia divina. Qual es el unico medio de mudarla en misericordia, 263. Dios no nos castiga en esta vida, sino para abatirnos bajo su poderosa mano por la humillacion, y la penitencia; y es mui claro de entender, que el respeto que le tributamos à sus primeros golpes, le impide estender su bra-

zo à la ultima venganza, ibid.

Justo. Por consejo de la misericordia de Dios, el justo se cree pecador, y se humilla, 6. Para ser justo, es preciso entrar en el espiritu que formò las Leyes, esto es, en un espiritu imortal, que elevandose sobre los tiempos, y los afectos particulares, subsiste siempre igual, aunque los negocios muden, 307. Todo hombre justo deve ser constante, 305. El hombre justo, no siempre ha de pedir lo que puede, y lo que tiene derecho à exigir de los demàs, 330. Los justos deven cuidar, que en las obras de Justicia que hacen, no les gusten sobrado las alabanzas de los hombres, y destruyan en ellos la virtud, 223. Còmo deve considerar el hombre justo las persecuciones que su Dios le hace sufrir, su descuido, y abandono, 175. Conducta que deve guardar en este estado, ibid.

L

Adron (bueno): Su suplicio le acuerda el temor de Dios, y la vista de sus juicios, 262. Se humilla, besa la mano que le castiga, reconoce y adora la justicia que le oprime, 263. Aviendose considerado como reo, hecha despues una compasiva mirada al inocente, que con èl padece, y este pensamiento alivia sus males, ibid. Aunque empezò su conversion à la extremidad de la vida, una gracia extraordinaria nos manistesta en èl, un perfecto modelo de paciencia y de virtud consumada, 268. Grandeza de su sé y de su esperanza, 268. y sig. Què es lo que adelanta en un momento una

una perfeccion tan eminente, 269. En tiempo que todos condenan à Jesus, y aun los suyos le abandonan, èl solo se reserva, para glorificarle en su Cruz, 268. Quan digno es de ocupar distinguido lugar entre los Martires, 269.

Lagrimas. En la presencia de Jesus, las lagrimas nos sirven de sangre, 259. La sangre que el dolor de nuestras culpas saca del corazon por los ojos, es sangre de nuestras almas, 260.

Lev. Entre las leyes, unas son naturales, y otras, que llamamos positivas, son formadas, ò para confirmar, ò para explicar, ò en fin para perfeccionar las luces de la naturaleza, 304. Era voluntad del Padre celestial, que las Leyes de los Christianos estuviesen primeramente escritas en Jesu Christo, 250.

Libertad. Falsa libertad que se ha introducido en nuestras costumbres, que deja perder el respeto, que con el pretexto de sencillez, mantiene una entera licencia, y que sufoca to-

da moderacion por un atractivo inconsiderado, 25.

Libertinos. De donde ha nacido esta tropa de libertinos, que tan atrevidamente se levantan en medio del Christianismo, contra sus verdades, 131. No estàn irritados de que se propongan à su creencia misterios increibles, nunca han tomado el trabajo de examinarlos seriamente, ibid. Que Dios engendre en la eternidad, que el Hijo sea igual al Padre, que las profundidades de Verbo hecho carne sean las que quisiereis, nada de esto les fatiga, ibid. Que los secretos de la predestinacion sean impenetrables, que Dios sea, y haga quanto quiera en el Cielo, con tal que se les dege satisfacer à su voluntad sus pasiones en la tierra, 131. y sig. Estàn dispuestos à creer quanto querais, con tal que no se les estreche en lo que es de su gusto, 131. Jesu Christo vino para hacerles aborrecer el mundo; esto les es insoportable, les revela, y hace que le crucifiquen, 132.

Limites. No se ponen limites en quanto toca à los parientes, al Principe, ò à la Patria, porque tienen alguna imagen de Dios, y con mucha mas razon no se deven poner para con el mismo Dios, 133. Los que quieren poner limites, no conocen el Evangelio, nos engañan, y nos pierden, ibid.

Limosna. Comover los corazones para abrir las fuentes de las limosnas, 110. Jesu Christo crucificado nos enseña à hacer limosnas con compasion, con alegria, y con sumision, 109.

• · · ·

Se deve hacer la limosna con gusto à egemplo de Jesu Christo, que con tanto contento sufrio en la Cruz, 110. Este deleite dilatò el corazon de Jesus, 110. Como sentia Job este
deleite, 111. Como gustò San Pablo esta dulzura, 111. Dav
liberalmente, imitar por el extremo opuesto à la sanguisuela
de Salomon, 114. Pensar que nos hacemos Sacerdotes del
mismo Jesu Christo, quando damos con nuestra propia mamo, no nuestra carne, sino pan, no nuestra sangre, sino un
vaso de agua fresca, 118.

La limosna deve hacer parte de nuestro sacrificio, 105. Jesu Christo nos recomienda hagamos la limosna en memoria suya, igualmente que la comunion, 109. Acordemonos de su pasion en lo uno, y en lo otro, con esta sola diferiencia, que en la comunion recibimos de èl el alimento, y en la limosna se lo damos, ibid. Para hacerla como se deve es preciso cercenar los apetitos, de otro modo la limosna no serà sacrificio, 113. Como se deve preparar, y ponerse cada uno en estado de hacerla, 105. El dinero juntado para la limosna defiende la casa mas que el escudo, la lanza, las armas, todas las fuerzas del cuerpo, y todas las tropas de los Soldados, 106. Dà à nuestra oracion alas para que suba al Cielo, ibid. Sin la limosna todo es inutil, 102.

Mala escusa sacada del numero de los hijos para dispensarse de hacer limosna, 106. y sig. Deve ser tanto mas abundante quantas mas personas ay, por las que se deve apaciguar à Dios, mas pecados que rescatar, mas almas que librar de la opresion, y mas conciencias que limpiar de las continuas faltas à que està sugeta nuestra fragilidad, 107. Los regalos de Dios criador bastan para la limosna, pero las pasiones se lo tragan todo; es preciso reprimirlas, 113. Este es el fondo que Dios Salvador ha señalado para la limosna, ibid.

Luis el piadoso. En què tiempo prometiò su asistencia à los Prelados, asegurandoles de su apoyo en las funciones de su ministerio, 292.

Luis el justo, se hizo eternamente memorable, trastornando el partido que avia formado la heregia, 200.

Luis XIV. Dios le avia formado un corazon tan recto, que con tal que supiese la verdad, nada avia que temer de su justicia, 299. Su elogio por aver proscrito con su Edicto del año 1679. la barbara costumbre de los desafios, 327.

Lujo: Iantilidad de ese enorme lujo que se vè en las casas, 115. Esa familia desolada que vuestra vanidad ha reducido à la hambre, clama venganza delante de Dios contra vuestro lujo, 311.

# M

MAdalena, lecciones que dà à las personas de su sexo,

Madres. La misma causa que las hace fecundas para produeir, las hace tambien tiernas para amar, 36. Quan admirables son los medios de que se sirve la naturaleza, para unir das madres con sus hijos, 33. Quando se acaba la primera union, forma otra en su lugar; produce otros lazos, que son los del amor y de la ternura, 34. Lleva la madre à sus hijos de otro modo: luego que salieron de sus entrañas estàn mas presos al corazon, ibid. El enlace està siempre tan firme, que al instante que son agitados los hijos, se comueven las entrahas de las madres; sienten todos sus movimientos de un modo tan vivo y penetrante que apenas las permite advertir, que sus entrañas estàn desocupadas, ibid. Egemplo de estas disposiciones de las madres en la Cananea, 34. y sig. El afecto de una madre no contento con amar à su hijo en su propia persona, le và à buscar por donde quiera que puede descubrir alguna cosa, 88. Seria menester tener el corazon de una madre para comprender qual es su amor, 71.

Magestad, reside en el vigor que mantiene la Justicia, 3 1 6. La Justicia es su unico apoyo, 296. La Magestad no es una cierta gravedad que està en el aspecto del Principe, y principalmente en su exterior, ibid. Es un esplendor mas penetrante que lleva à lo intimo de los corazones un respetuoso temor, que nace de la justicia, ibid. Hermoso egemplo que tememos en la historia de Salomon, ibid.

Magistrado. Si un Magistrado solo exagera el rigor de las Ordenanzas contra los que le disgustan; si el pobre no puede hacerse oir, por mas esfuerzos que haga, y se vè infelizmente distinguido del Poderoso en un interes que tienen comun, en vano se alaba este Magistrado de aver juzgado bien algunas veces, 306. La desigualdad de su conducta hace que la Justicia niegue por suyo, aun lo que hizo segun las reglas, 306. y sig. Hasta que sea igual con todos, sin distincion de persorm. VI.

Bbb nas,

nas, la Justicia que niega al uno, convence de manissesta parcialidad la que se gloria de dar à otro, 307.

Magnificencia. Inutiles magnificencias en la diversion, y vano espectaculo de los ojos, que solo sirve para engañar vanamente la ambiciosa locura de los unos, y la ciega admiración de los otros, 115. Haceos magnificencias utiles como Dios, que adorno el mundo; pero los adornos son tantos como las fuentes de los bienes para toda la naturaleza, ibid.

Mal, no puede subsistir por sì solo en el mundo: ò es sobrado maligno, ò sobrado debil; necesita ser sostenido por algun bien; es preciso que tenga algun adorno, ò alguna sombra de virtud, 230. La desgracia, y la condicion esencial de las cosas humanas, es ser siempre sobrado facil en obrar el mal, y infinitamente dificil en hacer mucho bien, 332.

Malicia. El colmo de la malicia, es cubrirla con tanto ar-

tificio, que parezca ser justa, 124. y sig.

Malos. Como se portan en medio de los embarazos que

sus atrevidos empeños les acarrean, 316.

Mandamientos. Su observancia es el efecto necesario del amor al Divino Salvador, 153. Quan poco entienden el Misterio de un Dios abatido los que miran la doctrina del Evan-

gelio muy superior à sus fuerzas, ibid.

Maria. Se avia condenado à una esterilidad dichosa con la firme resolucion de guardar su virginal pureza, 36. Nunca huvo Virgen, que estimase su virginidad con mas: delicadezai. 67. No solo estava à prueva de todas las promesas de los hombres, sino tambien de las de Dios, ibid. Aviendo estimado Dios por un oportuno consejo, que la Virgen concibiese en el tiempo al que èl mismo engendra continuamente en la eternidad da asociò por este medio, en algun modo si à su generacion eterna, 770 Quando el dedo de Dios componinta casa ne de su Hijo de la sangte mas pura de Maria de soncia no se atrevia à acercar, mirava desde lejonitità Espansh un espectaculo tan nuevo; y la naturaleza serparò al ver è su señor y Maestro, que con sola su virtud obtava en aque-Ha carne virginal, 70. El Espiritu Santo la licho de un mil mon chiental entre las delicias de sus castos abrabus que Tando su purishio cuerpo de un mode inclubic de po specialist el conspelo de Israel y la esperanta de ma sience, itid. La pureza que ay en la carne de jestes de

en parte de aquella pureza angelica que derratio el Espiritu Santo en el cuerpo de la Virgen, quando prendado de su inviolable integridad, la santifico con su presencia, y la consagrò como un templo vivo al Hijo del Dios vivo, 74. Pariò sin dolor, como concibio sin corrupcion, 52.

No sabia como celebrar la munificencia divina, y manifestar bastante su gozo, en aver concebido un hijo que no tenia otro padre mas que à Dios, 71. Se estimò verdaderamente bendita entre todas las mugeres, porque ella sola se librò de todas las maldiciones de su sexo, 68. Se librò de la maldicion de las madres, porque pariò sin dolor, como avia concebido sin corrupcion, ibid. Se librò de la maldicion de las esteriles, por su dichosa fecundidad, ibid. Para establecer Dios con Maria una sociedad eterna, quiso que fuese la Madre de su Hijo unico, y ser Padre del suyo, 78. Toda la gloria de la Santa Virgen la resulta de ser Madre del Salvador, 72. Maria es Madre de Dios, 76. Esta Fè es la que triunfo de las hlassemias de Nestorio, y la que harà temblar à los demonios hasta el fin de los siglos, ibid.

Al anunciarla Simeon grandes males sin decirla nada en particular la deja temerlo todo, 49. Lo que se le dice, la hace temerlo todo; lo que se egecuta la hace sentirlo todo, 50. Sufre todo el dolor que dà una prevision segura, con toda aquella importuna imquienta, toda la angustia, y anxiedad que trae un temor dudoso, 49. Su admirable eratequilidad, 50. Se prepara à todo do que: Dios quiere, y se resuelve à todo lo que Dios hace ibid. De donde nace la confianza que Maria manifiesta en las bodas de Canà, después de la respuesta poco favorable de subflijo, 79. y ing. El tiempo de este primer milagro de il sub se radelanto por atencion à su Madre, 80, paquo de il sub este de la confianza que dre, 80, paquo de la confianza que de la confianza que de la confianza que primer milagro de il sub este de la confianza que de la confianza que de la confianza que este primer milagro de il sub este de la confianza de este primer milagro de il sub este de la confianza de este primer milagro de il sub este de la confianza de este primer milagro de la confianza de la confianza de este primer milagro de la confianza de la confianza de este primer milagro de la confianza de la confianza de la confianza de la confianza que la conf

Haviendo el Eterno Padre asociado en algun modo à la Virgen à la casta generación eterna conque produce su Verbo, esa conveniente que hiciese bajar al sono de Maria algun destello de aquel amor infinito, que tiene à su mui amado. 37. Amor unitivo, porque nace del principio de la misma unidad, ibid. Amor que forma una entera comunicación entre Jesu Christo, y la Santa Virgen, como la ay perfectisima entre Jesu Christo, y su Padre, ibid. Siendo Madre de un modo enteramente milagroso, y con circunstancias absolutamente.

mente extraordinarias, deve su amor ser de un orden particular, 71. Su fecundidad viene de lo alto, y por consiguiente de alli viene su amor, 36. El amor con que la Virgen ama à su Hijo nace del mismo principio de donde viene su fecundidad, 36. y sig. Era menester que Dios imprimiese en el corazon de la Santa Virgen un afecto, que excediese en mucho à la naturaleza, y que llegase hasta el ultimo grado de la Gracia, para que Maria tuviese con su Hijo sentimientos dignos de una Madre de Dios, y dignos de un hombre Dios . 77. El amor de una buena Madre no excede tanto al de las amistades ordinarias, como excede el de Maria al de todas las demás Madres, 71. Sería menester tener el corazon de la Santa Virgen, para comprender qual es su amor, ibid. Este amor de la Virgen no se detenia en sola la humanidad de su Hijo, 75. Por la humanidad, como por un medio de union, pasava à la naturaleza Divina que le es inseparable, ibid. Este Hijo que tanto amava, le amava como hombre Dies, 76. Consideraciones que devian inflamar la gran ternura de Maria, y el impetu de su amor materno, 66. y sig. Quan incomprensible es el amor que tenia à su Hijo, 35. y sig. Està enteramente possida del Salvador Jesus, èl solo domina en su corazon, èl solo reyna en todos sus deseos, èl solo ocupa ,, y mantiene todos sus pensamientos, 93. Nunca huvo hijo, que amase à su madre con un afecto tan poderoso. visincero como el de Jesus, 65. Nunea huvo Madre, que amase à su bijo con una terqura como la de Maria, ibid. Ouan grande es el amor de Jesus à Maria, 71. 4 sig. Quando escogio Jesu Christo à Maria por su Madre, hizo con ella un tratado mui particular, por explicarme asi, y contrajo una alianza mui estrecha, cuya excelencia no pueden comprender los Angeles, ni los hombres, 64. El comprender qual es el ardor, y la vehemencia de aquellos torrentes de llamas que de Jesus van à inundar à Maria, y de Maria buelven continuamente à Jesus, ni aun los Serafines, no obstante el ardor que los posee saben penetrarlo, 74.

Nunca sintiò mejor Maria que era Madre de Jesus, que quando estava al pie de la Cruz, 83. Los termentos de su Hijo la hacian sentir los mas vivos doldres, 632 y sig. Como toda la alegria de la Santa Virgen, es sar Madre de Jesu Christo, de aqui tambien nace su Martirio, 32. Su amorfor-

forma su suplicio, su amor basta para su Martirio, 33 Quanto le pesa su amor, porque pesa sobre el mismo Jesu Christo, 38. Maria se vè obligada à hacer por su parte sufrir à Jesus, y ambos se traspasan con mutuas heridas, ibid. Su dolor se aumenta sin medida, mientras las olas que levanta combaten unas à otras por un continuo flujo, y reflujo, 381 y sig. El amor de la Santa Virgen es mas desgraciado, porque sufre con Jesu Christo, y no le consuela; parte con èl sus dolores, y no los disminuye, 39. Al contrario se vè obligado à aumentar las penas el Hijo, comunicandolas à la Madre, ibid.

Es llevada, y puesta en el abandono que sufre su Hijo junto à èl, porque es voluntad del Eterno Padre, no solo el que se imole con esta victima inocente, y sea clavada à la Cruz del Salvador, con los mismos clavos que le taladran, sino tambien para ser asociada à todo el Misterio que se cumple en la muerte de Jesus, 29. Si se acerca à este Altar, es porque quiere ser imolada; y alli recibe el golpe de la afilada espada que devia rasgar sus entrañas, y abrir su corazon materno con tan profundas heridas, 30. Luego està junto à su Hijo, no tanto por la cercania del cuerpo, como por la compahia de sus dolores, 30. y sig. En Jesu Christo pasion, en Maria compasion. 117. Donde quiera que se vè à Jesu Christo sufriendo, se ve a Maria compadeciendo, ibid. Su afficcion no tiene egemplar, obra en Maria efectos que no pueden verse en otra criatura, 37. Se acomoda como su Hijo, se mantiene en pie junto à la Cruz, para manifestar una accion mas deliberada; y no obstante de todo su dolor, le ofrece con todo corazon al Eterno Padre, para ser victima de su venganza, 48. Desde la prediccion de Simeon, ofrece à su Hijo en todos los momentos de su vida, y concluye la oblacion en la Cruz, ibid. Su constancia en medio de los mayores dolores, 44. Su serenidad, à pesar de las tormentas, que la rodean, 45. Està igualmente constante, que afligida, 28. La constancia, y la afliccion caminan à paso igual; y manisiesta Maria en su permanencia, que no està menos sujeta,. que afligida, 21. Su constancia no disminuve el sentimiento, que tiene de su mal, 28. Domina como su Hijo todos los dolores; pero à su imitacion los siente en toda su fuerza, y en toda su extension, ibid. Jesu Christo que quiere hacer en su

Santa Madre una viva imagen de su pasion, no deja de imprimir en ella todas sus heridas, ibid. No quiere suspender sus dolores, porque ellos la hacen semejante à su Hijo, 44. No pone limites à su afficcion, porque no puede contener su amor, ibid. No quiere consuelos, porque su Hijo no encuentra consolador, ibid. Solo una extremada dureza puede negar las lagrimas al espectaculo de una tristeza tan magestuosa. 28. Aprendamos de esta Virgen à sacrificar à Dios con constancia lo que mas amamos, 48. Despues de la muerte de su mui amado, nada hai capaz de agradar á sus ojos, 39. Todo le parece cubierto de tinieblas; la figura de este mundo pasò para Maria, y à qualquier parte que buelva su vista, solo descubre una sombra de muerte, ibid. La muerte de su Hijo està siempre presente à sus ojos, 50. Maria es la Eva de la nueva alianza, y la Madre comun de todos los Fieles, 53. Para consolarla la diò Dios por hijos à todos los Christianos, 51. Dos partos de Maria; pariò à Jesu Christo, y pariò à los Fieles, 52. Pariò al inocente sin fatiga, y pariò à los pecadores entre dolores, y gritos, ibid. Quan doloroso es este parto, 54. Nos ha parido, por decirlo asi, de un corazon rasgado entre la vehemencia de una afliccion infinita, 55. No puede ser Madre de los Christianos, sino entrega à la muerte à su mui amado, 52. Es menester que se junte al Eterno Padre, y que ambos entreguen de acuerdo su comun Hijo al suplicio, 54. Por el corazon nos ha parido, pues nos ha parido por la caridad, 86. Saca de sus entrañas estos nuevos bijos con la espada, y el hierro, y abre su corazon con una increible violencia, para que entre en èl este amor de Madre que deve tener à todos los Fieles, 55. Segun el cuerpo Mapia es Madre del Salvador, que es nuestra cabeza: y segun el espiritu lo es de sus Fieles, que son sus miembros, 81. y sig. Nuestro Señor la hizo nuestra Madre, quando la dio à San Juan por su hijo, 82. La hace madre de sus hijos, y se los dà todos sin reserva en la persona de su amado Discipulo. 31. A nosotros nos dà el Hijo de Dios à la Bienaventurada Maria, al tiempo que la dà à su amado Discipulo, 63. Nos dà à la Santa Virgen por Madre, para ser nuestro hermano de muchos modos, 84. Al darla Jesu Christo à San Juan por hijo, no tanto intenta consolarla, como hacer imortales sus dolores, 55. Mas parece, que se presenta à su vista este hi-

jo,

jo, para recordarla sus sentimientos, que para reparar sus desgracias, ibid. El designio del Hijo de Dios, en esperar esta ultima hora, para entregarnos à Maria como hijos suyos, es inspirarla en aquella ocasion un amor de Madre, 83. Las palabras de su Hijo, que son su ultimo à Dios, entraron en su corazon como una espada de dos filos, y llevaron hasta lo mas profundo, con un dolor excesivo, una inclinacion de Madre à todos los Fieles, 86. Nos ama mucho, y tiene una grande inclinacion à hacernos bien, 63. Siempre que los Christianos se le presentan, se acuerda de aquella ultima palabra de su Hijo, y se comueven sus entrañas con nosotros, como con hijos de su dolor, y de su amor, 86. No temamos llamarla nuestra Madre; porque tiene en supremo grado todo el amor que pide esta calidad, 92.

Qual es el amor que Maria nos tiene como miembros de su Hijo, 88. Nos mira como Christos en la tierra, 92. El amor que tiene à su Hijo, es la medida del que nos tiene, ibid. No sabrà mirarnos, sin que se represente à su corazon aquel Hijo que tanto amò, y que se complace el Espiritu Santo en gravar su semejanza en el Alma de todos los Fieles, 86. Esta incomparable Madre no nos distingue de su amado Hijo; nos considera como carne de su carne, y huesos de sus huesos, como personas sobre y en las quales corre su sangre, 91. y sig. Quan sensiblemente es penetrada Maria quando vè en el Alma de los Christianos señas imortales de la perfecta hermosura de su Hijo, que el dedo de Dios formò con toda perfeccion, 88. Es preciso pasar por una prueba mui dificil, para merecer la calidad de hijos suyos, 93. Nunca podrà creer somos hijos suyos, sino tenemos en nuestra Alma alguna semejanza de su Hijo, ibid. Qual serà nuestra confusion sino encuentra en nosotros cosa que se parezca à su Hijo, ibid. Los Chistianos caritativos con los pobres, y los jovenes modestos, y recogidos, cuidadosos de conservar la pureza, son los verdaderos hijos de la Virgen, 93. y sig. Quando el mundo nos atrae con sus deleytes, para desviar la imaginacion de sus perniciosas delicias, acordemonos de las lagrimas de Maria, y nunca olvidemos los llantos de esta caritativa Madre, 55. El golpe que mas la hiere, es el que le damos con nuestras culpas . 16.

Con mucha razon acudimos en nuestras oraciones à la San-

ti-

tisima Maria, porque es la Madre comun de todos los Fieles, 81. La union que tiene con Dios, el credito, y el favor que logra del Padre, nunca lo podremos entender bien, 64. y sig. Està con su Hijo con una amistad tan perfecta, que es imposible no sea oida, 79. La Madre que Jesus nos da, es su propia Madre; de consiguiente su proteccion, es poderosa, y tiene mucho credito para asistirnos, 63. Tiene en su mano la llave de las Divinas bendiciones, 78. Còmo habla Maria al corazon de su Hijo, 79. Logra con èl una fiel correspondencia, 80. Siendo Maria Madre de nuestro Salvador, esta calidad la acerca mucho al Eterno Padre, 64. Siendo Maria nuestra Madre, su amor la abate hasta compadecerse de nuestra debilidad, ibid.

La Devocion à la Virgen nunca puede hallarse sino en una vida Christiana, 92. Quantas Almas ay engañadas, por una creencia supersticiosa, y se creen devotas de la Virgen, porque cumplen ciertas practicas, sin cuidarse de corregir la licencia, y el desorden de sus costumbres, ibid. El que estè embevido de esta loca persuasion, sepa, que pues su corazon està distante de Jesus, Maria detesta todas sus oraciones, ibid. Al contrario se altera su corazon, y se cubre su rostro de confusion, quando los que procuran contentarla con algunos ade-

manes devotos, la llaman Madre, 93.

Su pureza, no solo es à prueba de todas las promesas de los hombres, sino tambien de las de Dios, 190. Es Virgen, y Madre à un mismo tiempo, 137. Para que fuese Madre de Dios, fue menester que el Padre Celestial la comunicara un rayo de su fecundidad infinita, 135. Al hacerla el Padre Madre de su Hijo unico, la pone superior à todas las criaturas, para asociarla en algun modo à su generacion eterna, 191. Este Hijo que el Padre engendra siempre en su Seno, porque es tan grande, y tan inmenso, que sola la infinidad del Seno Paterno puede contenerle, es engendrado en las entrañas de Maria, ibid. En sus entrañas tomo el Hijo de Dios la forma de esclavo, se empobreció, y enriqueció à los hombres, 137. Maria es el Altar, donde el Hijo de Dios se imola primeramente, es el templo donde consagra à su Padre los primeros votos de su obediencia. 188. Penetrada Maria del santo amor, lleva à Dios en su corazon mas intimamente que en sus entrañas, 162. Poseida de Jesu Christo, le ofrece al PaPadre Celestial; y despues de aver agotado su corazon, a-bochornada de la pobreza del amor de la criatura para la inmensa bondad de su Dios, ofrece al Padre Celestial toda la inmensidad del amor, y toda la extension del corazon de un Dios hombre, 178. Còmo devemos imitarla, ibid. Que tiene Maria de comun en este Misterio con todos los hombres, y que tiene que la sea particular, 158. Recibe al Salvador no solo para sì, sino tambien para todos nosotros, y en nombre de todo el genero humano, 212.

La humildad hizo à Maria capàz de contener à la misma inmensidad, 191. La elevada dignidad de Madre de Dios, mas Ja humilla; pero este abatimiento forma su gloria, 193. Relaciones entre Maria, y Eva, 202. y sig. La Virgen Maria, es la Abogada de la virgen Eva, 203. Era preciso, que el genero humano condenado à la muerte por una virgen, se librase por otra Virgen, 200. Como Eva trabajò en nuestra ruina por una acción de su voluntad, era menester que la dichosa Maria cooperase del mismo modo à nuestra salvacion. 207. Este amor de nuestra salvacion vive todavia en Maria, y no es menos fecundo, menos eficaz, ni menos necesario que lo era entonces, 208. Nueva Eva, està unida espiritualmente al nuevo Adan en la casta, y misteriosa generacion de los hijos de la nueva alianza, 206. Es la verdadera Madre de todos los vivientes, esto es, de todos los Fieles, à los que pariò dandoles la vida, 205. y sig. Asi como el Padre la diò alguna emanacion de la fecundidad natural, para que concibiese al verdadero Hijo de Dios, tambien la participò algo de la fecundidad de su amor, para hacerla Madre de todos los Fieles, 205. Què parte dà à Maria en nuestra salvacion su caridad materna, 207. Por las manos de Maria recibimos de Jesu Christo el cumplimiento del Misterio, 210. Aviendo querido Dios una vez, que la voluntad de la Santa Virgen cooperase eficazmente à darnos à Jesu Christo, ya no se muda este decreto, y siempre recibimos à Jesu Christo por el medio de su amor, 208. Por què razon, 208. y sig. Recurrir à la caridad de Maria en todos los intentos, en todas las dificultades, y en todos los proyectos, 209. Sus ruegos penetraràn el corazon de Jesus, porque el corazon de este Hijo es sensible à la caridad materna, ibid. Para recibir la asistencia de sus ruegos, sigamos las liciones de su vida, ibid. Tom. VI.

Para evitar la maldicion de la rebelion de Eva, sigamos la humildad de Maria, 210. Quan injustos son nuestros hermanos los Hereges en no tolerar nuestra devocion à Maria, y en que la creamos la principal cooperadora de nuestra salvacion despues de Jesu Christo, 208.

Martires. Necesitavan unas de yerro para senalar sus cuerpos con golpes sangrientos, que los hiciesen semejantes à

Jesu Christo Crucificado, 33.

Martirio. Es cosa grande, y facil lograr con obras de caridad el premio del Martirio, sin exponerse à los peligros de la persecucion, pues se puede merecer la corona en medio de la paz, 100. Especie de Martirio que podemos sufrir, 258.

Mediador. Era menester dar à nuestra naturaleza un Mediador, que amase à Dios como es amable, y adorase à Dios, como es adorable; para que en èl, y por èl, pudiesemos dar à nuestro Padre Dios un rendimiento, un culto, una adora-

cion, y un amor digno de su Magestad, 178.

Medidas. Dos medidas, dos balanzas, dos pesos desiguales, son el abuso, y la perdida infalible del derecho, y de la justicia, 310. Sirvamonos de la medida comun, que nos contiene con el progimo en la misma regla de justicia, ibid.

Mesa (Santa.) En ella devemos condenar al Mundo, si-

no queremos ser condenados por el Mundo, 132.

Miserable. No ay cosa mas indigna de compasion, que un miserable sobervio, que junta la arrogancia con la fla-

queza, 140.

Miserias. La infinita variedad de miserias, y de enfermedades, prueba la infinita malicia que tiene el pecado, 110. Obligacion que tenemos à compadecernos de la miseria de los pobres, y à aliviarlos, 111. Como Jesu Christo cargò con todos los pecados, devemos nosotros cargar con todas las miserias, ibid. Para aliviar nuestra miseria, era menester antes de todo curar nuestra sobervia, 140.

Misterio, significa un secreto sagrado, 219. Antiguamente quando se celebravan los divinos Misterios, si avia cathecumenos, que no estavan todavia iniciados, solo se les ha-

blava por enigmas, ibid.

Moderacion. Una verdadera moderacion, es una novedad extraordinaria, 183.

Modestia: Se opone à la vanagloria, y al amor desordenado de las alabanzas, 217.

Monarcas. La verdadera virtud de los Monarcas es la Jus-

ticia, 296.

Montes. Aquellos montes azufrados, que alimentan en sus entrañas incendios eternos, y vomitan torrentes de una llama obscura, son las chimeneas del Infierno, 271.

Muerte. Es menos duro, sin comparacion, sufrir una so-

la muerte, que temerlas todas, 49.

Mugeres. Ceguedad de las que quieren forzar la naturaleza, deteniendo en algun modo, à la fugitiva juventud, con

cabellos contrahechos y colores postizos, 127.

Mundo. El mundo no tiene principio de rectitud, y asi sus juicios estàn llenos de extravagancias, y no tienen estabilidad, ni consistencia, 123. Establece maximas, cuyo fundamento estriva en sus corrompidas inclinaciones, 122. Les dà una cierta autoridad, ò mejor dirè, les atribuye una tirania, contra la que no tienen los Christianos valor de levantarse, ibid. Son como juicios decididos, que gozan la fuerza de cosas juzgadas, ibid. El modo con que Jesu Christo condena las maximas del mundo, es nuevo, è inaudito, 123. Jesu Christo en la Cruz, condena desde aquel tribunal al mundo y sus maximas, 122. Jesu Christo deshonrò, y crucificò al mundo, 131. Derramò sobre el mundo todo el horror de su suplicio, toda la ignominia de su Cruz, todos sus trabajos, todas las puntas de sus espinas, y toda la amargura de su hiel, 130. Para aprender lo que Jesus condenò en el mundo, consideremos lo que despreció, 126. Quanto agrada al mundo, en quanto el mundo lo ama, es reprobado en la Cruz, 130. Las espinas del Hijo de Dios deven aver arrancado sus flores; y la amargura que nos dà à beber, deve aver hecho molesto el gusto de los deleytes, 40. Devemos castigar en nosotros al mundo, y crucificarlo por amor de Jesus, 131. Se ha de condenar, y no à medias, 133. No amar à la virtud, porque el mundo la estima, 130.-Condenamos al mundo en alguna parte de su causa, quando devia perderla en el todo, porque nunca huvo otra mas deplorable, 132. y sig. No quereis amar, quereis agradar; no quereis que os sirvan, pero si servir y hacer perder à los que Jesu Christo ha redimido con su Sangre, una libertad, que Ccc 2

tanto costò. 132. Lo poco que dejamos al mundo, que manifiesta la inclinacion del corazon, presto le harà recobrar

su primera autoridad, 26.

El mundo es poco conocedor de la virtud, la menor apariencia de ella encandila sus ojos, 231. Como se trata en èl à la virtud, 228. Esteril en bienes, y pobre en efectos, se vè obligado à vender muchas esperanzas, que no dejan de entretener à los hombres, 332.

Murmuraciones, son inutiles para aliviarnos, y sus funes-

tos efectos, 275.

-

# N

Maturaleza. Toda la naturaleza quiere honrar à Dios, y en quanto es capaz adorar su principio, 177. A su

modo glorifica al Padre celestial, ibid.

Naturaleza humana. Tres cosas precisas para repararla; confundir nuestra sobervia, animar la flaqueza, y enriquecer nuestra pobreza, 138. Por què, ibid. Podia amar, pero no dignamente, 178. Mediador que necesitava para esto, ibid.

Negocio. Nuestro gran negocio, es sabernos conciliar la misericordia divina, proporcionar el que Dios nos perdone, y hacer que su clemencia detenga el paso à su indignacion,

que tan merecida tenemos, 329.

Novedad. Amor increible de los hombres à ella, 182. De donde nace, ibid. De quantos modos egercita los entendimientos, ibid. No ay en el mundo cebo mas engañador, ni diversion mas universal, ni curiosidad con menos limites, que el deseo de la novedad, ibid. Novedades santas que Dios nos presenta en su Escritura para curar esta enfermedad, que tanto fatiga à la naturaleza humana, ibid.

10 1 10

Casiones. Temed las ocasiones proximas, purque el que ama su peligro, ama su muerte, 21. Teined aun in ocasiones remotas, porque aun quando el obgetificat distintante la flaquena de muestro corazon siempre està toballo cerus ca o indicerente, y las menores chispas pueden response trallas la printeras dispressiones 21. y sig. Retirados unitabilitàs

Digitized by Google ....

A LESSIBAL SU.

en Dios, y en el asilo de su verdad, como en un puerto, miremos desde lejos nuestros peligros, las tormentas que hemos corrido, y los vientos que nos han arrebatado; pero guardemonos de bolvernos à embarcar temerariamente, 22.

Oracion. Es menester pedir à Dios cosas que sean dignas de sus hijos pedir à un tal Padre, y dignas de que un Padre tal las dè à sus hijos, 333. Es envilecer la Magestad, pedir al Altisimo cosas pequeñas, ibid. Su Trono, su grandeza, su propia felicidad es la que nos quiere dar, ibid. Nada mediano pidamos à Dios, nada menos que à èl mismo, 334.

## P

PAciencia. La ley de la paciencia, es el fundamento del Christianismo, 247. Nunca falta materia à la paciencia, 260. Como nos sirve de martirio, 258. y sig. Para aprender el orden, la conducta, y las leyes del combate de la paciencia, es la escuela el Calvario, y Jesu Christo crucificado el Maestro, 247.

Padre Eterno. Ama en cierto modo con un mismo amor à la divinidad, y à la humanidad de su Hijo, por su sociedad inseparable en la persona adorable de nuestro Señor Jesu Christo, 76. Viendo que la naturaleza humana toca tan de cerca à su Hijo unico, estiende su amor paterno à la humanidad del Salvador, y hace de este hombre Dios el unico obgeto de sus complacencias, 89. Nos ama con el mismo amor que tiene à su mui amado, y unico Hijo, porque estàmos unidos à èl como miembros de su cuerpo, 90. Esta maxima es entre todas las del Christianismo la que mas deve elevar nuestros alientos, y esperanzas, ibid.

Padre de familia. Es el Sacerdote de su familia, deve instruir, orar por todos, sacrificar por todos; y al paso que aumenta su mesa, y el gasto de la casa segun el numero de sus hijos, para alimentar la vida mortal, deve alimentar en ellos la vida celestial, y divina multiplicando el gasto de las buenas obras, 107. Si ama à sus hijos, si quiere abrirles en sus necesidades la fuente de una caridad paternal, encomiendelos à Dios con obras buenas, para que sea su tutor, su curador, y su protector, 308. Deve ser el padre de los hijos de Dios, para que Dios sea padre de sus hijos, ibid. Un

padre, que dà à sus hijos el egemplo de conservar mas el patrimonio de la tierra que el del Cielo comete un delito doble, porque no adquiere à sus hijos la proteccion de un tal padre, y porque les enseña à amar mas su patrimonio, que al mismo Jesu Christo, y à la herencia celestial, ibid.

Paganos. Segun ellos Jesu Christo huviera traido al mundo una gran felicidad, si se pudiesen gozar con perfecta se-

guridad todos los deleytes, 133.

Palabra divina. La palabra de Jesu Christo es nuestra ley;

pero la ley primitiva es su Santa vida, 250.

Partidos. Nos vemos por todas partes acometidos de partidos diferentes, 80.

Pasqua, esto es pasage. Pasemos, no con el mundo, sino con Jesu Christo, para caminar al mundo de Dios, 134.

Pasion. Las solemnidades de la pasion, estàn llenas de un dolor que consuela, y de una tristeza tan dulce, que por poco que nos entreguemos à ella cura todas las demàs, 246. Dureza del Christiano, que no suspende à lo menos en los dias de pasion, el tierno amor que tiene à los deleytes, para disponerse à entender como las angustias de Jesu Christo le hacen necesario el amor de los sufrimientos, 246.

Pasiones. Quando el Alma està preocupada de alguna pasion violenta respecto de algun objeto, recibe facilmente las mismas impresiones en los demàs que se le presentan, 84. Quan preciso es cortar las pasiones, para ponerse en estado.

de aliviar à los pobres, 113.

Pecado. Es preciso condenarlo en todo, y por todo, y entregarnos sin reserva al que se nos da enteramente, 26. y sig. Ay muchas veces en el corazon pecados que se sacrifican voluntariamente; pero ay algun pecado querido, 9. Quando se ha de cortar, suspira secretamente el corazon, y apenas puede resolverse, ibid.

Pecador. Le justo que el pecador entre en su confusion, para ponerse en estado de salir de ella, 11. El verdadero estado del Pecador, es un estado de confusion, y verguenza, ibid. Es justo que el Pecador sea deshonrado no solo por los demás, sino por sí mismo; por la verguenza de su frente, por la confusion de su cara, y por el temblor de su conciencia, ibid. Aviendose el Pecador revolado contra la misma verdad, contra la misma justicia, y contra el mismo Ser que

Digitized by Google

que es Dios, en su imperio, al frente de sus leyes, y entre sus beneficios; merece no existir, y con mas razon, no parecer nunca, 12. Su propia razon le manifiesta que deveria ocultarse eternamente confundido de sus ingratitudes, ibid. Para quitarle la libertad de presentarse, le estampa en su exterior, en la parte mas visible, la mas eminente, la mas expuesta, sobre su cara, en su misma frente, con el sentimiento de su delito, como por una especie de yerro ardiendo, una verguenza que lo deshonra, y marchita, ibid.

El pecador sobervio, è indocil no puede sufrir este estado de verguenza, y hace esfuerzos para salir de èl, ibid. O oculta su delito, ò lo escusa, ò lo desiende atrevidamente, ibid. Asi sale de su estado, y usurpa sin rubor à la faz del Cielo, y de la tierra los privilegios de la inocencia, 12. y sig. El pecador que oculta à los demàs sus desordenes, querria poderlos ocultar à sì mismo: siempre busca algun apoyo fragil, al que pueda achacar sus delitos, 14. Como acusa à las Estrellas, y al Demonio, ibid. Hace algo mas, pide que se le enseñen los caminos torcidos, por donde pueda salvarse con sus vicios, y convertirse sin mudar su corazon, ibid. Si la conciencia se atreve à murmurar contra sus vanas razones, la sugeta, la aprisiona, y la impone silencio, 15. Sino puede ocultarse, carga su culpa à la fragilidad, à la complacencia, à la compania, à la tirania del habito, y à la violencia de la pasion, ibid. Algunas veces confundido en su conciencia de la injusticia de sus acciones, quiere el pecador entretener al mundo; y dejandose èl mismo engañar de sus bellas invenciones, se las imprime contandolas, y adora el vano fantasma que supuso en el lugar de la verdad, ibid.

Los pecadores que deven entrar mas profundamente en este estado de confusion, son los sobervios, que no contentos con escusar sus delitos, aun se atreven à defenderlos, 18. No encontrarian bastante gusto en su destemplanza, sino se alabasen públicamente; sino la hiciesen gozar de toda la luz del dia, y de todo el testimonio del Cielo, ibid. El mismo pudor les parece indigno de su persona, porque es una especie de temor, ibid. Se complacen en hacer de los Grandes por sus desordenes, è imaginan exaltarse sobre las cosas humanas, por el desprecio de todas las leyes, ibid. No solo desprecian, sino que insultan publicamente à toda la Iglesia, à todo el Evangelio, y à toda

la conciencia de los hombres, ibid. Los pecadores sobervios llegan hasta la audacia, y aun estrechan à la misma virtud à que tiemble bajo la autoridad que ellos dan al vicio con su insolencia, 18. y sig. Eterna confusion que se les darà à estos

pecadores, 12. y sig.

El pecador quiere ocultar su pecado, y Dios le manda que lo confiese; quiere escusar su pecado, y Dios le manda que manifieste todas las circunstancias que lo agravan; Se atreve à defender su pecado, y Dios le manda se sugete à todas las humillaciones que merece, 13. No quiere el pecador ni las justas reprensiones que se le dàn, ni las moderadas penitencias que se le imponen, ni las sabias precauciones que se le mandan, 20. Oirlos, absolverlos, darles por ceremonia alguna penitencia, es todo lo que toleran, ibid. Como se burlan de su conciencia, para hacerse agradable à Dios, 8.

El enemigo de nuestra salvacion con su profunda malicia, deja nacer muchas veces en los pecadores un amor imperfecto à la justicia, que solo sirve à alimentar su presuncion, 6. Como sucade muchas veces que los buenos sienten con inocencia el atractivo del pecado en que temen aver consentido, asi los pecadores, sienten en si mismos un amor infructuoso de la penitencia, con el que falsamente creen averse justificado, 7. Dios permite algunas veces que los pecadores sean atraidos del bien, que les parece aman, y asi se tranquilizan y aseguran; y por un justo juicio de Dios, esta misma seguridad los precipita, 6. Qual es la profunda causa de esta seduccion, ibid.

Despues de aver el pecador engañado à todos, es menester que se admire à sì mismo, 231. Adulador lisongero, que no cesa de aplaudirle interiormente, ibid. Ya no se mira en su conciencia, donde vè mui clara su fealdad; olvidandose de lo que es en sì mismo, và à buscarse en los discursos agenos, y se imagina ser lo que la adulacion le representa, 232. Dios se vengarà, haciendo callar à los aduladores, y abandonarà el sobervio pecador à les censuras de su conciencia, ibid. Como es conducido por las aflicciones à confesar sus desordenes, 262.

Los pecadores endurecidos, è impenitentes, que sufren sin convertirse, empiezan su infierno en esta vida, y son una viva imagen de los horrores de la condenacion, 271. Nada ay mas horrible en el mundo, ni que deva causarnos mas horror, que los hombres, que à un mismo tiempo estàn castigados por la

la mano de Dios, y son impenitentes, 272. Son como condenados, que empiezan su infierno à la faz del mundo, para asustarnos con su egemplo, *ibid*. Parece que sus delitos se multiplican con sus suplicios, y que la misma pena de sus pecados, es la madre de nuevos desordenes, 273.

Pena. La pena acompañada de la penitencia, es un fuego que nos purifica; la pena sin la penitencia, es un fuego que nos

devora, y nos consume, 271.

Penitencia. El temor es el instrumento de la penitencia, y por èl se conserva, 21. Es menester temer las ocasiones en que ha naufragado tantas veces la inocencia, ibid. Es menester seriedad, y gravedad para hacer durar mucho tiempo el pudor, y la gracia de la penitencia, 25. yesig. Si esta gracia quiere ser guardada, es preciso dejarla obrar con toda su fuerza, dejar al pecado, y todas sus conveniencias; arrancar el arbol, y todos sus retoños; curar la enfermedad, y sus peligrosos simptomas, 26. Dignos frutos de penitencia, no de deseos imperfectos, sino de resoluciones determinadas; no de hojas que el primer viento arrebata, ni de flores que el Sol marchita, y seca, 10. Què se deve hacer para producirlos, 10. y sig.

Como se disponen muchos à la penitencia, 7. y sig. Pintura sobrado verdadera de nuestra penitencia ordinaria, 10. Una de las precauciones mas necesarias, para conservar la gracia de

la peniteneia, es cortar nuestras vanidades. ibid.

Si la penitencia es un juicio, no se ha de ir à ella dando la Ley, ni buscando solo suavidades, 20. Què forma de juicio tendrà el en que solo se quiere encontrar la compasion, la debilidad, la facilidad, y la indulgencia, ibid. Que modo de juzgar en el que solo se deja al Juez la paciencia de oirnos, y el poder de absolvernos e cortando de su ministerio el derecho de discernir las malas costumbres, la autoridad de castigarlas, y, la fuerza de reprimirlas con una disciplina saludable, ibid. Muchos buscan en la penitencia descargarse de lo pasado, y no prevenirse para lo venidero, 3. Muchos se acercan à la penitencia para descargarse del temor que los inquieta; y despues de su confesion, su loca confianza los arroja en nuevas culpas, 21. Ilusion que nos hace ver cada dia muchas penitencias engañosas, que lejos de desatar à los pecadores, los cargan con nuevas cadenas, 2. Tres excelentes disposiciones, sin las quales es infruetuosa la penitencia, 3. Salir de la penitencia con Tom. VI. Ddd una

una santa resolucion, de no dar al pecado cosa que pueda hacerlo vivir, 26. La verdadera penitencia tiene tres sentimientos opuestos: antes de la confesion su dolor la hace tomar todas las resoluciones necesarias, en la confesion su verguenza la hace sufrir todas las humillaciones que merece; y despues de la confesion su prudencia la hace abrazar todas las precauciones que la son utiles, 3.

No ay sangre mas agradable al Salvador Jesus que la de la

penitencia, 259. y sig.

Perdon. Dios no perdona, sino à los que perdonan sinceramente, y solo à este precio concede su misericordia; asi serà extrema nuestra ceguedad, sino pensamos en grangear aquella bondad que tanto necesitamos, y en sacrificar voluntariamente à este interès eterno nuestros intereses perecederos, 329. y sig.

Perfeccion. No es posible que podamos nunca llegar à la perfeccion de Jesus; pero devemos copiarle en las mismas acciones, y practicar las mismas cosas, 253. Por què razon des ciones, y practicar las mismas cosas, 253.

· Perjurio. Con què facilidad se jura ; 313.

Personas publicas. Nada ay mas hermoso en las personas publicas, que un oido siempre abierto, y una audiencia facil, 322. Esta es una de las principales partes de la felicidad del auundo, ibid. No ay cosa mas dulce, ni mas eficaz para gunar los corazones, 323. Gozo que deven encontrar las personas de autoridad en hacer este bien à todos, ibid.) (2001) de licente.

Piedad, en ella consiste todo el culto de Dios, 266. La pios dad que en las ocasiones se deja llevar de la murmuracion nunca ha merecido el nombre de piedad christiana; no communa que un vano simulacro, 265.

Pilatos. Quanto devia temer su propio poder y quanto le devian hacer temblar las muestras de su autoridad philatories podido penetrar, en que le precipitava el destocalmente var su poder, 128. Condena un inocente, por combinatories amistad del Cesar, 123. Se engaña; su desgracional notable de la historia; y con su destierro da fama à la restroue lo applications y ibidi:

Plam. Qual es el colmo de la malicia, y qual da gille es el colmo de la malicia, y qual da gille es el como son llevados à la ociosidad qual almandire de su alma, y al olvido de Dios, sog. Sole ciencos de la como son llevados de su alma, y al olvido de Dios, sog. Sole ciencos de la como son llevados de la como son ll

para manifestar su miseria; toda su instruccion es saber fingir lamentos, 104. No solo està representada en los pobres la verdad de los sufrimientos, sino tambien la causa, 118. Son las victimas del mundo, todos merecen ser tratados asi, ibid. Dios escoge à los pobres; descarga sobre ellos su indignacion, y perdona à los demàs, 119. Dios no los abandona, ibid Quando parece que los olvida, les prepara su recompensa, y esto deve excitarlos à la paciencia, ibid. Se desprecia à los pobres, porque no tienen poder para hacer bien, ni mal, ibid. Quan poderosos son para uno y otro, 120. Dios oye las maldiciones de los pobres; las oye, y las castiga; tiene justicia contra ellos, y justicia contra nosotros, ibid. Es ley de la justicia divina que los pobres descarguen à los ricos de una parte de su excesiva abundancia, 104. Descargandolos, disminuyen los ricos su carga, ibid. No ay medio de justificar la conducta de la providencia en la desigualdad de las condiciones, sino diciendo, que Dios ha encargado los pobres à los ricos, y de lo superfluo de estos ha señalado el sustento de aquellos, 120. El fondo destinado à su subsistencia se hallarà en el cercenamiento que se haga de los apetitos, 112.

Es preciso servir à los pobres para ser hijos de Abraham, y seguir las pisadas de su fé, 112. Imitar al Apostol, que tanta caridad, y solicitud manifiesta en servirlos, 102. y sig. Suavizar los animos, calmar los movimientos impetuosos; no manifestarles desprecio, ni desden, 113. Contribuir à su pa-

ciencia asistiendoles, 120.

Jesu Christo nos enseña que quando no exista entre nosotros, empleemos toda nuestra liberalidad en socorrer à los pobres, ò mejor dirè en èl mismo con los pobres, 98. Sobre ellos quiere que empleemos nuestra compasion, 97. Siempre ha hablado en beneficio de los pobres, pero nunca con mas eficacia que en su Cruz, 98. Aquel gran grito que dà en la Cruz, con el que se rompen las piedras, nos recomienda à los pobres, 110. Jesu Christo està en la Cruz para salvar las almas; entremos en sus sentimientos, y saquemos à nuestros hermanos de todas las extremidades, que ponen à sus almas en un peligro evidente, 103.

Imagen de los trabajos de Jesu Christo en los pobres, 109. Jesu Christo perpetua en los pobres la memoria de su pasion, para obligar nuestra compasion, ibid. Jesu Christo sufre en

Ddd 2 los

los pobres, se vè abandonado en los pobres, y padece en los pobres, 116. Sufre en los pobres aplicandose sus fatigas, y dolores, ibid. Està en ellos porque nunca los deja, 98. Dà por recibido lo que se hace por los pobres, ibid. Jesu Christo està en ellos, devemos procurar servirlos, y darles gusto en todo, 113. Servir à los pobres con sumision, 112. Curar las heridas de Jesu Christo en los pobres, 116. Si queremos besar las llagas de Jesu Christo, asistamos à los pobres, 100, y sig. Todos los hombres deverian estar à los pies de los pobres para aprovechar sus lagrimas, recoger sus sudores, y ayudarles à llevar su Cruz, 117. Es preciso participar de los dolores, dando, compadeciendo, y ayudando à llevar la Cruz à Jesu Christo, 119. Se participa de sus gracias, tolerando sus penas, 99. Quando se trata mal à los pobres, ò los que piden limosna para ellos, se presenta à Jesu Christo el vinagre que le dieron à beber en su sed, 116.

Poder. Se solicita el poder, y por esto se buscan las riquezas, como principales instrumentos del poder, y de la grandeza, 128. Aunque el poder sea un don de Dios, ni es de los principales, ni de los mas grandes, pues que lo dà à un enemigo, contra su propio Hijo, 128. El poder humano es tan limitado, que por mas grande que sea, no puede hacer muchos dichosos, y con frequencia se vè obligado à hacer muchos miserables, 232.

Poler divino. La verdadera grandeza del poder divino, es manifestar que obra por sì, 150. Nadie sabe usar del poder,

sino el que lo sabe reprimir, 285.

Los poderosos deven socorrer à la Justicia, honrarse de hacerlo asi, y aligerar su conciencia, protegiendola, 315. Para esto estàn establecidos, ibid. Como es necesario al hombre tener algo que lo sugete, las potestades à quien todo cede, deven tener tambien sus limites, 285. Estàn tanto mas obligados à ceñirse à esta severa disciplina, quanto saben, que el mismo conocimiento de su poder, les persuade mas facilmente el que se concedan cosas que no les son permitidas, 285.

Politica: quan peligrosa es, y quanto deven temer los Grandes el que se mezcle mucho en el culto que dàn à Dios, 4. Es de tanta importancia, que ay muchos tentados à formar de ella su capital, y su todo, ibid.

Pom-

Pompa. En el Bautismo ofrecimos renunciar las pompas del mundo, 113.

Pontifice. No ay cosa mas verdadera, que el que el Pontifice deve sacrificar con espiritu tranquilo, 47. Deve tener la paz en el alma, y apartar todos los pensamientos que estorven la aplicación; y deve tambien tenerla en el corazon calmando todos los movimientos que turban la serenidad, ibid.

Principe (el Señor): sus grandes calidades, 242. Toda la Francia gozosa, de recibir à un mismo tiempo la paz y S. A. ibid. Por què, ibid. Su hijo, el amor de su Rey, y las delicias del pueblo, con tal que la piedad creciese con èl, y se acordase que era descendiente de San Luis, no para gloriarse de su nacimiento, sino para imitarle en el egemplo de su santa vida, 243.

Principes. Dios ha hecho en los Principes una imagen mortal de su imortal autoridad, 283. En què consiste la magestad del Principe, 296. Percibe en el corazon el vigor, la firmeza, y la noble confianza de mandar, 283. Quanto deve pensar en la actividad del poder de Dios, y le es facil concebir, que las manos, y los ojos de Dios son inevitables, 283. y sig. Nunca puede olvidar lo que es devido al Dios vivo, y eterno, quando vè los pueblos sumisos, obligados à obedecerle, no solo por el temor, sino también por la conciencia, ibid. Leccion continua, que encuentra de lo que deve à su Dios, que es su Soberano, en los homenages que le dàn sus vasallos, y en la obediencia, y gratitud, que èl mismo exige de ellos, ibid. El Principe no està dispensado de las leyes, y quando cesa de obedecerlas, parece que dispensa de ellas à los demàs por la autoridad de su egemplo, 294.

Los dos apoyos de los grandes Principes, son la piedad, y la justicia, 243. Su propia elevacion les impone esta necesaria obligacion de entregarse menos que los demàs à los resentimientos, y à sus humores, 326. Siendo establecidos por Dios, para llevar esta noble carga del genero humano, hacen una parte de su encargo, las flaquezas inseparables de nuestra naturaleza, ibid. Nada les es mas necesario, que usar algunas veces de condescendencia, ibid. No ay mal que deva escapar de la justicia del Principe, 294. No es preciso que el Principe empuñe su espada contra todos los delitos: pero no ebstante no ay alguno, que deva quedar impune, porque de-

Digitized by Google

ven ser confundidos con la presencia de un Principe virtuoso. è inocente, ibid. Para alegrar la tierra, y producir los frutos agradables de la benevolencia pública, deve el Principe recompensar siempre à los que obran el bien, y perdonar algunas veces à los que obran el mal; con tal que el bien publico, y la santa autoridad de las leyes no se interesen mucho, 317. Ay faltas, que no se pueden perdonar sin hacerse complice de los abusos, y de los escandalos públicos, y esta diferiencia deve reglarse por las consequencias, y por las circunstancias particulares, ibid. En las faltas particulares, hace el Principe admirar su gran sabiduria, y magnanimidad, quando unas veces las olvida, y otras las descuida; quando se contenta con advertirlas, y no lleva el rigor hasta el extremo, 328. La grande elevacion en que estàn tiene la desgracia de que en aquella infinita multitud de gentes que lo cercan, casi no ay uno que no tenga interès en sorprenderlos, 3 20. No son tan dichosos que la verdad los busque directamente, 298. Quan culpables son los que intentan obscurecer la verdad en el animo de los Principes, con sus falsas relaciones, 323. Infectar los oidos del Principe, es mayor delito que envenenar las fuentes públicas, y robar los tesoros publicos, 324. Nada ay mas pecaminoso, que el querer cubrir de nubes el asiento de la luz, ò alterar, por poco que sea, la fuente de la bondad, y de la clemencia, ibid.

Prudencia. En què consiste la verdadera prudencia, 3-19.

Pudor. El pudor, y la modestia no solo se oponen à las acciones deshonestas, sino tambien à la vanagloria, y el despordenado amor de las alabanzas, 217.

Purgatorio: Sus llamas purifican las almas; porque cuins juntas la pena, y el arrepentimiento, 271. y signi, and a pena su el arrepentimiento, 271.

Pureza. Estimacion que devemos hacer de la pureza egemplo de Maria, 68. Què poco caso hacemos sior la grandum de un tesoro tan bueno, ibid. Aquel que tiene paradidado principal conservar su cuerpo, y su alma en una intera pureza, solo tiene castos deleites, y amores inocentes 204.

R

Anon humana. Perdiò de un golpe todas anti-planette la verdad para la que Dios difficia

formado, 181. Qual es el grande esfuerzo de la razon, 308.

Reparador. Misericordiosa emulacion del Reparador de nuestra naturaleza, 198. Para confundir la audacia de nuestro enemigo, convierte en nuestra salvacion todo lo que el diabio empleo en nuestra ruina; carga sobre su cabeza todos sus designios, è imprime la señal de su victoria, donde quiera que vea algun caracter de su impotente rival, 199. El extremo amor que tiene al genero humano, causa esta emulacion contra su impotente criatura, ibid. Para levantar nuestro corazon abatido, se complace en manifestarnos destruidas todas las fuerzas de nuestro enemigo; y queriendo hacernos conocer que estamos verdaderamente restablecidos, nos muestra todos los instrumentos de nuestra desgracia, empleados misericordiosamente en el ministerio de nuestra salvacion, ibid.

Reparacion. Nuestra reparacion figurada aun en los auto-

res de nuestra ruina, 197.

Resignacion. Prepararse à todo lo que Dios quiere, resolverse à todo lo que hace, son dos actos de resignacion, que

Dios nos pide, 50.

Respetos. Todas las acciones de respeto, piden una moderacion tranquila, y sosegada, y este es el caracter del respeto, 46. Dios que penetra hasta lo intimo de nuestros corazones, vè que se falta al respeto devido à su magestad, si el alma no se compone reglando todos sus movimientos, ibid.

Resentimientos: Quan obligados están los particulares à saerificarlos à Dios, 329. Asi lo pide la justicia christiana, y

no pide limites à su indulgencia, ibid.

Restitucion. No se piensa en restituir los bienes que se han usurpado contra las leyes: se imaginan hacerlos propios por el habito de usarlos, y buscan por todas partes no un caudaf para entregarlos, sino algun rodeo para retenerlos, 313.

Reyes. Quan venerable es el nombre de Rey, donde quiera que se halle, 293. Los Reyes son en la tierra imagen viva de la Magestad suprema, 334. Su autoridad es un rayo de la de Dios, 284. Para establecer Dios esta autoridad que representa la suya, pone en la frente de los Soberanos, y sobre su semblante una señal de Divinidad, 282. Los Reyes solo ocupan el Trono en nombre de Dios, 316. Es cosa magnifica para los Reyes, y que nos obliga reverenciarles con una especie de Religion; pero en la misma les advierte

Dios

Dios, que egerciten santa, y divinamente una autoridad divina, y sagrada, ibid. Son Dioses, y su autoridad no muere, 283. El espiritu de su autoridad pasa entero à sus succesores, è imprime en todos el mismo respeto, y la misma veneracion, ibid. El hombre muere pero el Rey nunca muere: la imagen de Dios es imortal, ibid. De todos los hombres que habitan este mundo, no ay algunos, que devan tener mas impresa en el Alma la Magestad de Dios que los Reyes, ibid. No pueden olvidar que llevan siempre en si mismos una imagen tan viva, tan expresa, y tan presente, ibid. Confesion humilde que un Rey sabio, y victorioso bace à Dios, al ver sugetos à su poder los Pueblos, 282. Las cosas sublimes pertenecen solo à Dios, y divide entre los Reyes las inferiores, 284. Deven ser vasallos de Dios, como son sus imagenes, ibid. Los Reyes solo deven tener corazon para amar, y hacer amar à Dies; vida, para hacer vivir à Dios; y poder, para hacer reynar à Dios, 174. Las cosas humanas, solo se les han confiado para entregarlas, conservarias, y darlas santamente à Dios, 175. Jesu Christo Rey de Reyes, y Pontifice supremo, pone sobre su cabeza, y sus manos el Evangelio, 279. y sig. El Evangelio sobre la cabeza de los Reyes, les dà mas esplendor que su Corona: el Evangelio en sus manos, les dà mas autoridad que su Cetro, 280. El Evangelio sobre su cabeza deve inspirarles la obediencia; el Evangelio en sus manos, deve imprimirla en todos sus vasallos, ibid. Por Dios reynan los Reyes; asi los que establece por el nacimiento, porque es el dueño de la naturaleza; como los que lo son por eleccion, porque preside à todos los Consejos, ibide Ha establecido los Reyes Christianos para que sean los principales instrumentos de su poder, 278. A ellos perrenece la gloria de hacer reynar à Jesu Christo, ibid. Deven hacerle reynar sobre si mismos, y sobre sus Pueblos, ibid. Haganles revnar con el egemplo de su vida, que sea una ley viva de probidad, 294. A lo menos teman à Dios, puesque à Dios solo pueden temer; y contentos con solo depender de Dios, restimense siempre dichosos desesta dependenciai; i 286. I visa una succedenca a

Quanto deven los Reyes amar da Justicia ; 297. Para amarla son Reyes ; ibid. Para practicar la Justicia , es menester que conozcan la verdad; y para conocerla deven poner.

nerse en estado de saberla, ibid. Su vida Christiana, y Rehigiosa deve ser el justo suplicio de los pecadores escandalosos, que son confundidos por la autoridad de su egemplo, 204. La primera, y mas conocida de todas las obligaciones de los Monarcas Christianos, es la de exterminar los blasfemos, 203. No solo las blasfemias, sino tambien todos los delitos públi-. cos propessandalosos, deven ser justo objeto de la indignacioni del Principe pribid. Es menester que nadie tema su imperiosino los malos; y que nadie espere, sino los buenos, 296. La ultima obligacion de los Reyes Christianos, y la mas importante de todas para hacer reynar à Jesu Christo en sus estados pres que despues de aver disipado los vicios, devenexaltar, defender, y favorecer la virtud, 294. y sig. Noble obligacion que tienen de dilatar los caminos del Cielo. 295. Como deven cumplirla, 295. y sig. No pueden hacer todo el bien que quieren; basta que no ignoren que daràn cuenta à Dios de lo que pueden, 332. Darian à Dios sobrado justo motivo de censurarles, si entre tantos bienes como les hace, fueran à buscar otros entre los deleytes que les prohipe, si empleasen contra el Señor el poder que les concede, ellos mismos violasen las Leyes de que estan establecidos egecutores, y protectores, 285. Deven combatir sus pasiones como los demás hombres; y mas que ellos tienen que combatir su propio poderusitid. Quan dificil es este combate, 285. y sig. Es dificultoso que el hombre se reprima quando no tiene mas obstaculo que el mismo: no es facil que el hombre se prive de algo, quando todos se lo conceden todo, 286. Consideraciones que deven estrecharlos vivamente à tener siempre à la vista la superior Ley del Evangelio, à no permitirse nada de lo que Dios no permite, y à no sufrir nunca que su poder se aparte de los limites de la Justicia Christiana, 284. y sig. Quien es el que sabe mantener su autoridad como deve 4.289 stance of the rest of the history

El sagrado deposito de la Fè, es el mas grande y mas precioso que un Rey ha recibido de sus antepasados, 289. Los Reyes deven servir al Señor, como hombres particulares, pobedeciendo à sus avangelio; y servirle tambien como Reyes, haciendo por su lighais y lo que solo pueden hacer los Reyes, 1288 : Qué servicios son des que la Iglesia exigu de los Reyes, e como Reyes, ibid.

Ten. VI.

Ece

- Su propia autoridad no ha sido mas amada de los piados sos Monarcas que la de la Iglesia, 291. No ha juzgado indigno de su poder el socorrer todos los negocios Eclesiasticos. 201. y sig. La Iglesia ha trabajado tanto por la autoridad de los Reyes, que sin duda ha merecido mui bien, que los Reves sean los protectores de la suya, 291. Reynavan sobre los cuerpos por el temor, y quando mas, sobre los corazones por inclinacion; la Iglesia les hizo reynar en las conciencias, y les ha erigido un Trono, en que los hace sentar à la presencia, y vista del mismo Dios, ibid. Ha formado un Ar+ ticulo de Fè de la seguridad de su Sagrada Persona, y ha hecho una obligacion de su Religion, de la obediencia que se les deve, ibid. Penetra hasta lo intimo del corazon, no solo para arrancar los primeros pensamientos de Rebelion, y los movimientos mas ocultos de sedicion, sino aun las quejas, y murmuraciones, ibid. Para quitar todo pretexto de comocion contra las Potestades legitimas, ha enseñado constantemente, con su doctrina, y con su egemplo, que deve sufrirse todo, aun hasta la injusticia, con que se egercita invisiblemente la misma justicia de Dios, ibid. Un Rey legitimo, deve reynar por inclinacion, 164. Nada ay mas ilustre, y mas digno de un Rey, que hacer una pacifica conquista en su propio estado, y ganar los corazones, 170. Este reyno oculto, y interior, es de una extension infinita; siempre tiene nuevas tierras que ganar, nuevos paises por conquistar, y con ellos otras tantas Coronas, ibid.

Rico. Es Ley de la Justicia divina, que los ricos descarguen à los pobres del peso de su desesperacion, 104. Deven
probar à los pobres, que Dios es su Padre; y probarles los
cuydados de la providencia, ibid. Prueben sensiblemente la
bondad de Dios, dando, ibid. Disminuyen la carga de los
pobres, y los pobres aligeran la de los ricos, ibid. Llevan
los pobres la necesidad que les oprime, y ellos la abundancia
que les agovia, 105.

Roma. Sus ilustres triunfadores caminavan al Capitolio con tanta pompa, que por el temor de que deslumbrados de tanta magnificencia, no se exaltasen sobre la condicion humana, les seguia un esclavo, encargado de acordarles, que eran hombres, 213. Por que no se enojavan de esta censura, 2144.

## S

Acrificio. El Sacrificio es una accion con que damos á Dios nuestros homenages, 46. El Sacrificio de Dios es un corazon verdaderamente contrito, y afligido de sus delitos, 5. Quan pocos entienden lo que es el Sacrificio, 46. Los que asistiendo à èl, dejan vagar su Alma, segun es impelida de la curiosidad, ò de la pasion, no comprenden lo que es el Sacrificio, ibid. Dar à Dios lo que mas amamos, 59. No lo perderemos por depositarlo en sus manos, todo lo bolverà aumentado cien veces, ibid.

Dos lugares de Sacrificio, el Altar, y el cofre donde se depositan las limosnas de los pobres, 105. Antigua costumibre del Sacrificio, en que cada uno llevava pan, y vino para la Eucharistia; lo sobrante era para los pobres, como una continuacion del Sacrificio Christiano, ibid. Aunque el orden de la ceremonia se aya mudado, el fondo de la verdad es invariable, y nuestra limosna siempre deve hacer parte de nuestro Sacrificio, ibid.

Salomon. Aviso que David su padre le dà, penetrado de la obligacion que tienen los Principes de instruirse exactamente de la verdad, 320. Solo espera de Dios la abertura, y excito de sus empresas, 321. Quanto conoce el peso de su dignidad, y el cargo espantoso de su conciencia, si se deja preocupar contra la Justicia, ibid. Oracion que hace à Dios, poseido de un deseo inmenso de hacer justicia à sus Vasallos, 321. Se presenta delante de los Jueces con una excelsa firmeza; pero quando habla à Dios, no se averguenza de temblar en la presencia de una Magestad fan encumbrada, ni de confesar su ignorancia, 297. Mirando con temblor los excesos en que las violentas preocupaciones empeñan muchas veces à los mejores entendimientos, pide à Dios un corazon docil, 322. El corazon docil que pide, no es un corazon incierto è irresoluto, sino un corazon tan grande, y elevado, que nunca ceda sino à la verdad; pero que la ceda en qualquier tiempo que llegue, de qualquier parte que venga, y en la forma que se le presente , ibid. Dios le diò prudencia para penetrar bien los sucesos, sabiduria para poseer las reglas de la Justicia; y para lograr estas dos cosas, le dió Dios una extension de co-Ece 2 ra404

razon como la arena del mar, 298. En què consiste esta grande extension de corazon, 298. y sig. Su hermoso aspecto le hacia amar, pero su justicia le hace temer, con aquel respetuoso temor, que no destruye al amor, sino que le hace mas serio, y mas circunspecto, 297.

Salvador. Deseamos un Salvador que nos libre de la pabreza, de la sujecion, y del dolor, 131. Y por què asi no lo hace, y se llama nuestro Salvador nos revelamos contra èlibid. Sirvamonos de nuestro Salvador para nuestro provecho,

y hagamos de èl nuestra salvacion . 160.

Salvacion. La promesa de nuestra salvacion, es casi tans antigua como la sentencia de nuestra muerte (1971)

Sangre. De quantos modos diferentes podemos dar auestra sangre à Jesu Christo, 259. Quando apartamos el amor de los bienes perecederos, que no puede arrancarse sino à vivafuerza, damos nuestra sangre al Salvador, 259.

Santidad. La perfeccion de la Santidad, es ser Justo sinsolicitar parecerlo, sin buscar el favor de los hombres; alcontrario, reprehender de tal manera los vicios, que se harga maltratar, y crucificar como un reo, 125, Para conserguir la Santidad no ay pasion que no devemos combatir, 153y sig.

Santos. No nos es permitido imitar à los Santos, sino en quanto imitaron à Jesus Christo, 252.

Satanas, Como mostarrastro à sur ruina, y nos hacheches sobervios como èl , 140.

Saul. Su dolor no era mas, que una ficcion y vina astucia de su política. 4.

Sediciones. Por què en las sediciones populares un hombre, astuto, que sepa dirigir y manejar con arte, les animos del populacho, les harà algunas veres convertir su furan centra les que menos se pensaba, 84. Esta especie de motimes es muitante ligrosa, ibid.

Seduccion. El espiritu seductor es tan poderoto con les hombres, que no solo se complace en engañar à los demàs, sino que se engañan à si mismos, gustan de que sus propient perviegte des alucinen y que su misma imaginaçion de perviegte. Como la dos sexos intervinieron en la desplación de nuestra naturaleza, devian tambien concuerir en analismentada zor.

ticipar à todes los corazones con una soberana bondad, 1681 Este corazon es la silla natural del afecto, de la ternura, y de la piedad, ibid. Qual deve ser à imitacion del de Dios, ibid.

Sobervia: Es el principio de nuestra ruina, 129. Es la mayor liaga de nuestra naturaleza, y el mayor obstaculo, para curarla, 138 Es el vicio mas peligroso de nuestra naturaleza, porque es el que mas se opone al reyno de Dios, y que mas aparta su misericordia, 140. Es una falsa, y perniciosa imitacion de la divina grandeza, 141. Como nos erige en poqueños Dioses, 144. Su indocil fiereza no puede sufrir mada sobre sì, nos hace mirar con desden à los que nos obedecent y con envidia à los que nos dominan, 145. No puede sufrir yugo alguno, ni ceder à las leyes, ni sun à las que Dios ha dictado, ibid. Aunque sea una sobervia detestable el despreciar lo que Dios manda, es audacia mas reprehensible, el atribuirse lo que Dios dà, 235. Si por el primer delito procura subtraherse de su imperio, se esfuerza por el segundo, enchacerse en cierto modo su igual, atribuyendose su poder , Ibid. Este delito es mui comun entre los hombres, ibid. Quan grande es nuestra sobervia, 192. Es preciso que estè profundamente arraignda en el hombre, pues ni aun se humilla, sino por un principio de sobervia, 193. Ha sido. preciso para curarla la humildad de un Dios, y aun la humildad de un Dios no nos enseña à ser humildes, 192. No av cosa mas eficaz para confundirla, que un Dios abatido hasta tomar la forma de esclavo, 144. Consejo de la misericordia divina para curarla, y satisfacer à la divina justicia, 145. Es el hombre una vil criatura, y se forma el corazon de un Dios . 237. Busca su honor en sa mismo, y solo se llena de sì mismo, ibid. Censuras que Dios hace à los sobervios en la imagen del Rey de Tyro, 143. y sig.

Sociedad. La condicion mas necesaria, para conservar ensre los hombres la sociedad, es sufrisnos reciprocamente nuestros defectos, 225.

Sodoma. Queriendo Dios obligar à los hombres à que se instruyan por si mismos de la verdad, y que ni crean las relaciones, mi aun el clamor público, se abate hasta decir, bajare, y verè, 318. Para que comprendamos la exactitud, con

Digitized by Google

que se nos manda informarnos de las cosas, en medio de nuestras ignorancias, pues el que todo lo sabe hase una tan diligente pesquisa de los excesos de Sodoma, viene en persona à yer, ibid. Dos instrucciones importantes, que dà con esta conducta à los que estàn en autoridad, ibid.

Sudores. Los sudores, que sufrimos por amor de Jesu Christo, no con una desidia blanda y perezosa, sino con un aliento firme, y una constancia noble, nos sirven de sangre

en la presencia del Señor, 259.

Sufrimientos. El amor de los sufrimientos, es la maxima fundamental de la piedad christiana, 240. La ley de los sufrimientos, està escrita sobre nuestro modelo, con caracteres bastante sensibles, 256.

La necesidad de sufrir impuesta ârtedos los culpables; la utilidad de los sufrimientos llevados con sumision, y la señal cierta de reprobacion en los que sufren como obstinados, manifestada en los tres pacientes del Calvario, 246. El sacrificio de humillacion nunca se ofrece mejor, que quando se padece, 261. Por què, 261. y sig. No solo el Evangelio, sino tambien el mundo, y la naturaleza, nos imponen la ley de sufrir, 260. Es la prueba de la virtud, 264. y sig. Dos obgetos de que devemos ocuparnos mientras padecemos; Jesu Christo, y nosotros mismos; nuestro delito, y su inocencia, 263.

Dios ama con particular amor à las almas que sufren, 261. Quales son las causas de este amor, 261. y sig. No hasta sufrir mucho, y aunque segun la regla ordinaria, los que padecen mucho en este mundo, tengan motivo de esperar descanso en el otro; por la dureza de nuestro corazon, no es siempre verdadera esta regla, 273. Devemos temblar, quando padecemos, y temer que en lugar de sufrir aora un fuego que nos purifica en el tiempo, no encendames por culpa nuestra otro, que nos devore eternamente, ibid. Hemos de considerar, no lo que se sufre, sino el espiritu con que se sufre, 270.

Sumision. No ay sumision que podamos reusar, y de que podamos quejarnos, viendo à la voluntad de que hombres se entrega el Salvador de las almas, 147. Después de este egemplo de sumision, no sabremos abatirnos bastante, ibid Sumision que nace en el hombre de un principio de sobervía, 1931.

Superfluidades. No preguntar hasta que punto se deven huiz las vanas superfluidades, 133. Quando se piden estos limites,

nores pratisamente para hacer lo justo; sino porque se teme hacer sobrado, ibid.

Suspension. No ay cosa mas ruda, ni horrorosa, que la cruel suspension de una alma, amenazada de algun gran mal, sin que se le explique qual es, y sin que ni aun sepa por donde ha de guardarse, 49. En tan cruel incertidumbre, es una est pecie de descanso, el saber de què golpe se ha de morir, ibidunte la colonia de sus colonia de como est pecie de descanso.

## ${f T}$

TAlento. No es siempre por debilidad de talento, sino que muchas veces la mucha fuerza de el hace que el hombre se empeño mas de lo que deve en sostener sus, opiniones, sin que re abandonarlas : 222: 100 (100, 100, 100, 100)

Theodosio el Grande. En què ocasiones se sentia obligado à conceder el perdon que le pedian ; 328. Este Emperador no menos ilustre ponsus conquistas, que por su piedad , juzgava que es mad glorioso, y mejor dominarse à si mismo , que ganar Giudades, y destruir Egercitos, ibid. Quando se sentia excitado pon algun resentimiento vivo, se inclinava mas à la clomenoia, 328, y sig.

Tierra. Ni en el orden de la gracia, ni en el de la naturaleza, puede enriquecerse la tierra, sino por su comercio con el Ciclo, 154. Toda la tierra està hecha un templo de idolos, 166.

Tribuital de la penitencia. No ay tribunal alguno quen que se digan mas falsedades que ob de la penitencia. Que una mis-

en su nombre de ocupant, qué. Respete que esta consideracion deve inspirarnos, ibid. Advertencia que Dios les dà para que egerciten santa obdivinamente una autoridad divina, y sagrada, ibide no finame con se obte est ne benefic de since en considera de la consecución de la contradad divina, y sa-

ter all the division of a contract of the cont

Victorios. La necesidad, y el pudor formaron los primeros vestidos; mezcloseida decencias; y añadio algunos adoranos; agreila necesidad los formoisoncillos, el pudor los hacia modestos; la decencia se consenta va con hacerlos propios, ibid. Juntose la curiosidad, y yà no tiene dimites la proditision, ibid.

- eq Verbs. Solo se carga ide mostra naturaleza con lel intento de

1.13

de repararla, 138. Tomò en las entrañas de Maria la forma de Esclavo, para confundir nuestra sobervia; se vistiò de nuestra miseria, para alentar nuestra bageza; se dà à sì mismo con todos sus bienes, para enriquecer nuestra pobreza, 139. En què consiste el empobrecimiento del Verbo hecho carne, 148. Por amor al Verbo, à su egemplo, y por su mediacion devemos darnos à Dios, 163.

Verdad. Deseo vago, è inquieto, que ha quedado en el animo de los hombres de descubrir algun vestigio de ella, 181. y sig. La verdad es el verdadero tesoro de un Estado, 324. Como Dios obliga à los hombres à que se instruyan por sì mismos de la verdad, y que ni crean las relaciones, ni aun el clamor público, 318. Què deven hacer los grandes del mundo para descubrirla, 319. No basta recibir lo que se presenta; es menester buscar por si mismo, y salir al encuentro à la verdad, si queremos conocerla, y descubrirla: porque los hombres, y particularmente los Grandes no son tan dichom sos, que la verdad vaya por si misma à buscarles de una som la parte, y rectamente, ibid. Cada quali la encuentra en sur interès, en sus pasiones, y la lleva segun la entiende à les oidos del Soberano, 298. Se necesita un corazon dilatador para recoger la verdad de varias partes, de donde quiera que se descubra algun vestigio de ella, ibid. Un corazon dilatado como la arena del mar, esto es, capaz de un por menor infinito, de las menores particularidades, y de todas las circunstancias mas menudas para formar un juicio recto, 298. y sig. Sin esta maravillosa extension de corazon que Dios diò à Salomon, nunca se conoce la verdad, 298. Tamaño del delito de los que intentan obscurecerla, con faisas relaciones, y ocultarla à los Principes, 323.

Vitio: nace de un juicio desordenado, 229. Qualquiera apariencia de virtud en los vicios es coronada por el honer del mundo, ibid. El vicio puede parecer vicio, y con tal que tenga alguna mezcla de virtud, por poca que sea le basta para lograr el honor del mundo, 230. Parece mas bien el vicio, que la virtud, porque es mas intrepido, 295.

Victima. Aunque la victima se queje d'inse resistac à des vista dell'Altardino por eso se ha de dejande dont luir el San crificio al Diosyvivo, 179 su il con luir el discrimo al colo de

Vida. Dos de sus mayores consueles, 3 23. Esta vide (pa-

sarà como un dia de invierno, cuya mafiana dista poco de la tarde, 275. Solo es un dia, no es mas que un momento la mo-

lestia, y la enfermedad aparentan largo, ibid.

Por grande que sea el egemplar que se proponga la vida christiana, nunca serà digna de este nombre, sino se forma sobre el mismo Jesu Christo, 252. Devemos empezar en esta vida lo que se consumarà en la venidera, 174.

Vida humana. Quitar el amor de la vida, porque no forma

parte de un bien verdadero, 127.

Vida christiana. Vivir christianamente, es conformarse à la doctrina del Hijo de Dios, 87. La vida christiana deve ser una continua circuncision, 133. No tener una vida medio santa, y profana; medio christiana, y medio mundana; ò por mejor decir enteramente mundana, y profana, porque solo à medias es christiana, y santa, 26. Quantas de estas vidas mezcladas ay en el mundo, ibid. Se profesa la piedad, y todavia se aman las pompas del mundo; se ofrecen obras de caridad, y se abandona el corazon à la ambicion, ibid.

Verguenza. Muchos tienen una verguenza que busca el que se les adule, y no que se les humille, 3. Es justo, y justisimo, que el que obra el mal, sea confundido; que el mui osado, sea cubierto de verguenza; que el que es ingrato no se atreva à parecer, 11. El pecador procura evitar la verguenza que merece, ò por la obscuridad de su accion, ò por los artificios de sus vanos pretextos, ò por su desverguenza, 13. Es preciso que venga à avergonzarse, no solo de su delito oculto, sino tambien de su aparente honestidad, ibid. Que venga à avergo nzarse de que aviendo estimado el merito de la virtud, para hacerla servir de pretexto, no la ha honrado para hacerla servir de regla, 13. y sig. Que venga à avergonzarse de aver sido tan timido, que no podia sufrir la vista de los hombres, y sin embargo tan atrevido, è insensato, que no ha temido la de Dios, 14. En el imperio de Dios: nunca se evitarà la verguenza eterna, que es el justo castigo de los pecados, con falsos pretextos, 16. Cômo se darà la verguenza à los pecadores en et juicio ultimo, 13.

Vino. Qual es el vino nuevo de la Ley nueva, 80.

Virgenes. Jesu Christo es el amante, y el casto Esposode las Virgenes, 74. Un corazon virginal, es la materia mas propia à ser abrasada del amor de nuestro Salvador, 68. El Tom. VI. Fff inintento del Hijo de Dios, no tanto es hacer Virgenes puras,

quanto Siervas obedientes, 147.

Virtud. La virtud en su inocencia, solo tiene una seguridad modesta, 18. No ay espectaculo mas compasivo, que el de una virtud afligida, quando en un extremo dolor sabe sujetar à toda su fuerza, y mantenerse con su propio peso, contra todo el esfuerzo de la tormenta, 27. Se erce uno obligado à lastimarse mas, por ló mismo que se queja menos; y es tanto mas tierna la piedad, con que compadece sus aflicciones, quanto la firmeza que manifiesta, la acredita digna de una condicion mas tranquila, 28.

La virtud es un don de Dios, y el mas precioso de todos sus dones, 227. Ay dos especies de virtudes, una es la Christiana, y verdadera, severa, constante, inflexible, siempre sujeta à sus reglas, è încapaz de desviarse por nada, 228. Como està siempre fija en sus reglas, y no es bastante docila y flexible para acomodarse à los humores, à las pasiones, y à los intereses de los hombres, parece inutil en el mundo, y por lo comun es despreciada, 295. No es esta la virtud del mundo; la honra de paso, la dà algunas alabanzas por cumplir, pero no la impele à los grandes empleos, 228. El mundo se forma otra virtud à su modo, mas flexible mas suave, mas acomodada, no à las reglas, sino à la opinion. y al humor de los hombres, ibid. Una virtud engañosa, y falsa, que no tiene mas que exterior, y apariencia, 229. Tendrà mucho cuydado de no faltar siempre à su palabra, pero avrà ocasiones en que no serà escrupulosa, y sabrà hacer su corte à expensas de otro, 228. Esta es la virtud de los sabios del mundo, esto es, la virtud de los que no la tienen; ò mas bien la mascara especiosa, con que ocultan sus vicios, 228. y sig.

Por el nombre de virtud no se pretende designar algunacto pasagero, ò alguna disposicion mudable sino una cosa fija, y permanente, esto es, un habito formado, 205.

Es natural à la virtud temer los aplausos, 218. Con què precauciones la obliga el Hijo de Dios à que se oculte, ibidicas virtudes son un gran misterio, porque nadie las deve ver, sino en quanto Dios las quiere descubrir, 219, y sig. La virtud christiana se compara à una doncella casta, y honesta ariada en la casa de su padre, con un recato increible a qui padre.

Dios quiere que dè ella à su Esposo, que es Jesu Christo, un corazon puro, que no se aya corrompido con otros afectos, ibid. Como le prepara otro dia grandes alabanzas, no quiere que mientras espera este plazo, se disipe con las de los hombres, ibid. Si alguna vez se manifiesta, sola su sencillez la hace recomendable, ibid. No quiere cautivar las atenciones, y avisa con su modestia à que glorifiquen à su padre celestial, ibid. Como intenta la vanagloria corromperla, 220. y sig. Quanto deve temer à este enemigo, 221. La virtud que ama las alabanzas, y la vanagloria, se parece à una muger deshonesta, que se abandona à todo pasagero, 217. Si la virtud se conserva entre el amor desordenado de las cosas presentes, pierde casi toda su hermosura con la mezcla de esta liga, 266. Se vè obligada à andar por caminos mui dificiles, 314.

La verdadera virtud, no solo se conserva, sino que se afina, y purifica en el fuego de las aflicciones, 266. Quanto necesita el purificarse, ibid. Deve probarse, como el oro en el crisol, 264. Hasta que se aya probado con las aflicciones, nunca es segura, ibid. No puede ser conocida hasta que aya combatido, ibid. La verdadera virtud todo lo espera de Dios, pero nada deve esperar, hasta que estè tal, que Dios la juzgue digna de sì, 265. Nunca puede conocer si es digna de Dios, sino pasa por la prueba que Dios nos propone; esta prueba son los sufrimientos, ibid. Su mas firme cimiento, y su mas segura esperanza, es el egercicio de las aflicciones, ibid. No ay cosa mas agradable à Dios que la virtud probada de

este modo, 267. y sig.

## FIN DEL INDICE DEL TOMO SEXTO.



